

# اسالام وحقوق بشر

آن اليزابت ماير مترجم: داريوش محمدپور



## اسلام وحقوق شر سنت وسياست

#### آن اليزابت ماير مترجم: داريوش محمدپور



Copyright © 2013 by Westview Press Published by Westview Press, A Member of the Perseus Books Group

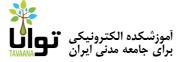
All rights reserved. Printed in the United States of America.

No part of this book may be reproduced in any manner whatsoever without written permission except in the case of brief quotations embodied in critical articles and reviews. For information, address

Westview Press, 2465 Central Avenue, Boulder, CO 80301.

First published in the United States by Westview Press, a member of the Perseus Books Group.

کپی رایت © ۲۰۱۳ متعلق به انتشارات وستویو چاپ انتشارات وستویو چاپ انتشارات وستویو، عضو گروه کتابهای پرسیوس همهی حقوق محفوظ است. چاپ شده در ایالات متحده ی آمریکا. هیچ بخشی از این کتاب به هیچ شکلی نباید بدون اجازه ی کتبی باز تولید شود مگر در موارد نقل قولهای کوتاه که در مقالات و نقدهای انتقادی آمده باشد. جهت اطلاع، با انتشارات وستویو به نشانی زیر تماس بگیرید: Westview Press, 2465 Central Avenue, Boulder, CO 80301 این کتاب برای اولین بار توسط انتشارات وستویو این کتاب برای اولین بار توسط انتشارات وستویو عضو گروه کتابهای پرسیوس منتشر شده است.



http://www.tavaana.org

پروژهٔ

## e-collaborative for civic education

http://www.eciviced.org

#### **اسلام و حقوق بشر:** سنت و سیاست

(Islam and Human Rights: Tradition and Politics)

نو يسنده: آن اليزابت ماير (Ann Elizabeth Mayer)

مترجم: داريوش محمدپور

نقاشی روی جلد: Ad Parnassum اثر پل کله

ناشر: E-Collaborative for Civic Education: ISBN: 978-0-9862446-1-2

# e-collaborative for civic education

در ECCE) E-Collaborative for Civic Education یک سازمان غیرانتفاعی در ایالات متحده آمریکا، تحت 501c3 است که از فن آوری اطلاعات و ارتباطات برای آموزش و ارتفای سطح شهروندی و زندگی سیاسی دموکراتیک استفاده می کند.

ما به عنوان بنیانگذاران و مدیران این سازمان، اشتیاق عمیق مشتر کی داریم که شکل دهنده ایدههای جوامع باز است. همچنین برای ما، شهروند، دانش شهروندی، مسئولیت و وظیفه شهروندی یک فرد در محافظت از یک جامعهٔ سیاسی دمو کراتیک پایه و اساس کار است؛ همان طور که حقوق عام بشر که هر شهروندی باید از آنها برخوردار باشد، اساسی و بنیادی هستند. ECCE دمو کراسی را تنها نظام سیاسی قادر به تأمین طیف کاملی از آزادیهای شهروندی و سیاسی برای تک تک شهروندان و امنیت برابری و عدالت می داند. ما دمو کراسی را مجموعهای از ارزشها، نهادها و فرایندها می دانیم که مبشر صلح، توسعه، تحمل و مدارا، تکثر گرایی و جوامع شایسته سالار که به کرامت انسانی و دستاوردهای انسانی ارج می گذارند، است.

ما پروژهٔ اصلی ECCE یعنی «آموزشکده توانا: آموزشکده مجازی برای جامعهٔ مدنی ایران» را در سال ۲۰۱۰ تأسیس کردیم. آموزشکده توانا در ارائه منابع و آموزش در دنیای مجازی در ایران، یک نهاد پیشرو است. توانا با ارائه دورههای آموزشی زنده در حین حفظ امنیت و با ناشناس ماندن دانشجویان، به یک جامعهٔ آموزشی قابل اعتماد برای دانشجویان در سراسر کشور تبدیل شده است. این دروس در موضوعاتی متنوع مانند نهادهای دموکراتیک، امنیت دیجیتال، حقوق زنان، وبلاگنویسی، جدایی دین و دولت و تواناییهای رهبری ارائه می شوند. آموزشکده توانا آموزش زندهٔ دروس و سمینارهای مجازی را با برنامههایی مثل مطالعات موردی در جنبشهای اجتماعی و گذارهای دموکراتیک، مصاحبه با فعالان و روشنفکران، دستورالعملهای خود آموزی، کتابخانهٔ مطالب توصیفی، ابزارهای کمکی و راهنمایی برای آموزشی برای دانشجویان تکمیل که ده است.

تلاش ما برای توسعهٔ تواناییهای آموزشکده توانا متوجه گردآوردن بهترین متفکران ایرانی و صداهای محذوف است. به همین ترتیب، به دنبال انتشار و ارتقای آثار مکتوب روشنفکران ایرانی هستیم که ایدههای آنان توسط جمهوری اسلامی ممنوع شده است.

یکی از نقاط تمرکز تلاش توانا، ترجمه متون کلاسیک دموکراسی و مقالات معاصر در این باره و نیز ترجمه آثار مرتبط با جامعه مدنی، حقوق بشر، حاکمیت قانون، روزنامهنگاری، کنشگری و فن آوری اطلاعات و ارتباطات است. امید ما این است که این متون بتواند سهمی در غنای فردی هموطنان ایرانی و برساختن نهادهای دموکراتیک و جامعهای باز در ایران داشته باشد.

سپاسگزار بازتاب نظرات و پیشنهادهای شما

مريم معمارصادقي

اكبر عطري

M. Memausadeghin

Alebur Atriz

### فهرست

| ۱۳ | قدمه                                                                 |
|----|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۱ | قدمه نویسنده بر ترجمه فارسی                                          |
| ٣٧ | ىپاس نامەھا                                                          |
| 49 | صل اول                                                               |
| 49 | برگرفتن حقوق بشر در خاورمیانه                                        |
| 49 | پیشینه: دو پیوندی حقوقی در خاورمیانه                                 |
|    | سوء برداشتهایی درباره کاربستِ قانون حقوق بشر بینالمللی به مثابه خدمت |
| 47 | به امپرياليسم                                                        |
| ۴۸ | نسبیت گرایی فرهنگی                                                   |
| 54 | مسلمانان نسبیت گرایی فرهنگی را به چالش می گیرند                      |
| ۶٠ | دغدغههای واقعی حقوق بشر در خاورمیانه                                 |
| ۶۳ | پدید آمدن قانون حقوق بشر بینالمللی                                   |
| 94 | پاسخ مسلمانان به نظام حقوق بشر سازمان ملل و مشارکت آنها در آن        |
| ٧١ | 4.07/2                                                               |

اسلام و حقوق بشر  $\Lambda$ 

| ٧٣             | فصل دوم                                                       |
|----------------|---------------------------------------------------------------|
| ٧٣             | حقوق بشر در نظامهای بینالمللی و خاورمیانهای: منابع و بسترها   |
| ٧٣             | حقوق بشر بين المللي: پيشينه                                   |
| ٧۵             | حقوق بشر اسلامي: منابع                                        |
| ۸٠             | تاثیر اسلامیسازی بر قانونهای اساسی و عدالت                    |
| ٩.             | قدرت یافتن طالبان در افغانستان و پیامدهای آن                  |
| اومت می کند ۹۱ | عربستان سعودی در برابر فشارها برای اصلاحات و لیبرالیزاسیون مق |
| 97             | خلاصه                                                         |
| 90             | فصل سوم                                                       |
| 90             | سنت اسلامی و واکنشهای مسلمانان به حقوق بشر                    |
| 90             | ميراث پيشامدرن اسلامي                                         |
| 99             | واكنش مسلمانان به مشروطهخواهي غربي                            |
| 1.1            | سماجت اولویتها و ارزشهای سنتی                                 |
| 1.9            | پیامدهای بنیانهای فلسفی نامطمئن                               |
| 117            | حقوق بشر اسلامی و ملی گرایی فرهنگی                            |
| 119            | رویکردهای دوگانه به حقوق بشر                                  |
| 171            | خلاصه                                                         |
| 174            | فصل چهارم                                                     |
| 175            | قیدهای اسلامی حقوق بشر                                        |
| 175            | تبصرههای مجاز حقوق در قانون بینالمللی                         |
| 170            | فرمولهاي اسلامي محدود كردن حقوق                               |
| 144            | محدو دیتها در قانون اساسی ایران                               |
| 146            | محدوديتهاى اعلاميه جهانى حقوق بشر اسلامي                      |
| 120            | محدودیتهای سایر طرحهای حقوق بشر اسلامی                        |
| 14.            | اسلام و حقوق بشر در قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق      |
| 144            | خلاصه                                                         |
| 140            | فصل پنجم                                                      |
| 180            | تبعيض عليه زنان و غيرمسلمانان                                 |
| 140            | برابری در سنت فقهی اسلامی                                     |
| 141            | مساوات در طرحهای اسلامی حقوق بشر                              |

فهرست مطالب و 🍫

| 10. | حمایت برابر در قانون آمریکا و قانون بینالملل                  |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 101 | حمایت یکسان در طرحهای حقوق بشر اسلامی                         |
| ۱۵۸ | مساوات در قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق                |
| 109 | خلاصه                                                         |
| 181 | فصل ششم                                                       |
| 161 | محدوديتهاى حقوق زنان                                          |
| 161 | پیشینه                                                        |
| 188 | قانون اسلامی و حقوق زنان                                      |
| 188 | واکنشهای کشورهای مسلمان به کنوانسیونهای زنان                  |
| 181 | عقايد تابنده                                                  |
| 189 | عقاید مودودی                                                  |
| 171 | اعلاميه جهانى حقوق بشر اسلامى                                 |
| 179 | اسلامیسازی در ایران و قانون اساسی ایران                       |
| 118 | پیش نویس قانون اساسی الازهر                                   |
| ۱۸۸ | اعلامیه قاهره و قانون پایه سعودی                              |
| 197 | حقوق زنان در پاکستان                                          |
| 194 | قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق                          |
| 199 | تاثير قالبوارهسازي سكس                                        |
| ۲., | خلاصه                                                         |
| 4.1 | فصل هفتم                                                      |
| 7.1 | طرحهای حقوق بشر اسلامی و اقلیتهای دینی                        |
| 7.1 | پیشینه تاریخی مسائل پیش روی اقلیتهای دینی                     |
| ۲۰۵ | معیارهای بینالمللی در منع تبعیض دینی                          |
| ۲۰۵ | احكام شريعت و حقوق غير مسلمانان                               |
| ۲.۸ | عقايد تابنده                                                  |
| ۲۱. | اعلاميه جهانى حقوق بشر اسلامي                                 |
| 711 | قانون اساسی ایران                                             |
| 410 | مودودی و اقلیت احمدی پاکستان                                  |
| *17 | اعلامیه قاهره، قانون پایه سعودی و قانون اساسی پیشنویس الازهر  |
| 44. | سیاستهای آمریکا درباره اقلتهای دینی و تحولات افغانستان و عراق |

۱۰ 💠 ۱۰

| 771      | خلاصه                                                             |
|----------|-------------------------------------------------------------------|
| 774      | فصل هشتم                                                          |
|          | سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان در برابر حقوق بشر برای      |
| 774      | اقلیتهای جنسی مخالفت می کنند                                      |
| 224      | پیشینه                                                            |
| 272      | اقلیتهای جنسی در خاورمیانه                                        |
| 747      | اتوريته اسلامي محل نزاع                                           |
| 744      | تنشها میان غرب بر سر رفتار با اقلیتهای جنسی                       |
| 746      | مخالفتهای کشورهای مسلمان با طرحهای تازه سازمان ملل                |
| 747      | خلاصه                                                             |
| 740      | فصل نهم                                                           |
| 740      | آزادی دین در طرحهای حقوق بشر اسلامی                               |
| 740      | جنجالهای مربوط به احکام شریعت درباره ارتداد                       |
| 745      | کشورهای مسلمان با آزادی دین مخالفت میکنند                         |
| 747      | اهمیت معاصر ارتداد                                                |
| 704      | عقايد تابنده                                                      |
| 700      | اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی                                     |
| <b>Y</b> | قانون اساسي پيشنويس الازهر                                        |
| ۲۵۸      | قانون اساسي ايران                                                 |
| 791      | سودان در دوره اسلاميسازي                                          |
| 797      | مودودی و قانون پاکستان که بر آزادی دینی اثر داشت                  |
| 754      | اعلامیه قاهره و قانون پایه سعودي                                  |
| 754      | قانونهای اساسی افغانستان و عراق                                   |
| 790      | مداخلات آمریکا در حوزه آزادی دینی                                 |
|          | گسترش دایره قانون در جرم دانستن توهین به اسلام: از ماجرای رشدی تا |
| 199      | جنجال کاریکاتورهای دانمارکی                                       |
| 776      | خلاصه                                                             |
| <b>Y</b> | فصل دهم                                                           |
| ۲۸۷      | سنجشی از طرحهای حقوق بشر اسلامی                                   |
| 490      | ضمیمه الف: فرازهایی از قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران            |

| * | ۱۱ | 1 | فهرست مطالب |
|---|----|---|-------------|
|   |    |   |             |

| 4.4 | ضمیمه ب: اعلامیه قاهره درباره حقوق بشر در اسلام            |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 410 | ضمیمه ج: قطعنامه سال ۲۰۰۹ درباره مبارزه با بدگویی از ادیان |
| 441 | واژهنامه                                                   |
| 441 | کتابشناسی و منابع                                          |
| 449 | یادداشتها                                                  |

#### مقدمه

خوانندگان هوشمند دقت خواهند کرد که عنوان این کتاب اسم بی مسمایی است. عنوان دقیق تر می توانست چیزی باشد شبیه «مقایسهای از صورت بندی های برگزیده حقوق مدنی و سیاسی در قانون بین المللی در طرحهای واقعی و پیشنهادی حقوق بشر که مدعی انعکاس اصولی اسلامی هستند، با ارزیابی انتقادی این طرحها با ارجاع به قانون بین المللی، اندیشه در حال تحول اسلامی و روشهای مرتبط دولتی در خاورمیانه. «عنوان واقعی کتاب تنها از این رو به این شکل است که به نوعی سرفصلی است که مردم هنگام جست و جو برای مطالب مربوط به حقوق بشر در فضاهای مسلمان به آن مراجعه می کنند. یعنی این عنوان تنها به دلایل عملی انتخاب شده است ولو چندان آگاهی بخش نیست. این کتاب صرفا به این دلیل بر خاورمیانه تمر کز دارد که علایق پژوهشی من متمر کز بر این منطقه است.

ارجاع به «اسلام» در این کتاب بالقوه گمراه کننده است چون نگارنده این دیدگاه رایج را رد می کند که اسلام به خودی خود تعیین کننده دیدگاه های حقوق بشری رایج در خاورمیانه است. یکی از مدعیات محوری این کتاب این است که در اسلام هیچ اجماعی بر سر فلسفه حقوق بشر اسلامی وجود ندارد. اصول اسلام، مانند مسیحیت، هندوییسم، یهودیت و سایر ادیانی که واجد سنتهای بلند و پیچیده هستند، مستعد برداشتهایی

♦ ۱۴ اسلام و حقوق بشر

هستند که می توانند هم تعارضهایی میان عقاید دینی و حقوق بشر ایجاد کنند و می کنند و هم باعث آشتی میان این دو می شوند. حتی در جاهایی که بحث محدود است، مانند اینجا، برای مسلمانانی که در منطقهای زندگی می کنند که از شمال آفریقا تا پاکستان گسترده است، طیفی از رویکردهای مسلمانان را می بینیم که از طرد محض و مطلق تا استقبال صمیمانه از حقوق بشر را در بر دارد.

هر چند حقوق بشر در بسیاری از فضاهای مسلمان با تعابیر صرفا سکولار بحث می شوند، با سربر آوردن تجدید حیات اسلامی، مسائل حقوق بشر، مانند بسیاری از مسائل بزرگ سیاسی پیش روی جوامع مسلمان را نمی توان به آسانی از بحثها و نزاعهایی جدا کرد که درباره پیامدهای قوانین و احکام اسلامی برای مسائل معاصر جریان دارند.

بسیاری از مسلمانان چه قدرت دولتی داشته باشند و چه در اپوزیسیون باشند، متوسل به تفسیرهایی از منابع اسلامی می شوند تا مواضعی را ایجاد کنند که مدافع یا محکوم کننده حقوق بشر باشد. این نکته به نحو شگفتانگیزی در ایران آشکار است که در آن روحانیون حاکم و روحانیون معترض و مخالفی که با تئو کراسی ستمگر مخالف هستند، هر دو در مواضع شان به اتوریته اسلام ارجاع می دهند. در این شرایط، «اسلام» هم به ابزاری برای اعتراض سیاسی علیه رژیمهای دمو کراتیک تبدیل می شود و هم توجیهی می شود برای سرکوبی که این رژیمها انجام می دهند و اغلب همزمان منعکس کننده آرزوی دمو کراسی و برابری و ارائه توجیه است برای حرکتهایی که آزادیهای دموکراتیک را سرکوب می کنند یا الگوهای کهن تبعیض را استمرار می بخشند.

تمرکز این کتاب بر دوره پس از پدیدار شدن نظام حقوق بشر سازمان ملل متحد است که در این دوره آن چه که در این کتاب طرحهای حقوق بشر اسلامی نامیده می شوند پدیدار می شوند به معنای تلفیق عناصری که از حیث طراحی به هم مرتبط هستند. چنان که نشان داده خواهد شد، این طرحها برای این تهیه شدهاند که هم از قانون بین المللی تقلید کنند و هم حفاظتهایی را مخدوش کنند که قانون حقوق بشر بین المللی ارائه می کنند. این طرحها تلفیقهایی فوق العاده گزینشی و گاهی با هم سازی بسیار اندک را نشان می دهند که وام گیری های مفصل اما بیان ناشده ای از حقوق بشر بین المللی و اصول حقوق مندرج در قوانین اساسی غرب دارند. این طرحهای دو پیوندی، حقوق بشری دم بریده و رقیق را ارائه می کنند که بخش های بزرگی از جهان مسلمان که قانون حقوق بشر بین المللی را تایید می کنند آنها را به شدت رد می کنند.

چنان که نشان داده می شود، این طرحها را می توان به چند شیوه نقد کرد از جمله به خاطر ساده سازی و قالبواره کردن عقاید اسلامی و اذعان نکردن به الگوهای واقعی

اسلام و حقوق بشر 🔸

نقش حقوق بشر در خاورمیانه و پاسخ ندادن به آنها، در ک ضعیف از اصول حقوق بشر بین المللی، تصویرسازی های نادرست از تاریخ حقوق تطبیقی، روش شناسی های حقوقی نادقیق و استفاده تعمدی از صورت بندی های گریز پا و مبهم. این عیوب را باید به خود نویسندگان نسبت داد نه اسلام به طور خاص.

بسیاری از مطالب و ادبیات ثانویه درباره ارتباط میان اسلام و حقوق بشر به طریق مشابه معیوباند و باید با دقت استفاده شوند. بسیاری از آثار، رهیافتی غیرانتقادی را نشان می دهند که نقش کمی در فهم مسأله دارند. از بسیاری جهات، ویرایش نخست این کتاب الهام گرفته از آرزویی بود برای اصلاح نقایص را یج ادبیات ثانویه، و این نقایص را باید خلاصه کرد.

بسیاری از نویسندگان معیارهایی که برای تعیین این که چه چیزی در زمره «احکام اسلامی» است و چه چیزی نیست را تحلیل نمی کنند و توضیح نمی دهند که این اصطلاح معانی بالقوه فراوان و گستر دهای دارد. با مواردی برخورد می کنیم که تمایزهای لازمی در خصوص مقولههای مورد بحث صورت نگرفته است، مثل اصولی که به صراحت در منابع اسلامی در مقابل الگوهای تاریخی تفسیرهای متضاد از این منابع آمدهاند و به مرور زمان تغییر کردهاند. نویسندگان ممکن است توجه نامتناسبی به نظریه کلاسیک منابع مورد استفاده از فقهای پیشامدرن داشته باشند و نتوانند توضیح بدهند که چه شد که طرحهای حقوق بشر اسلامی سرشار از اصطلاحات و مفاهیمی هستند که از حقوق بینالمللی وام گرفته شده اند.

بعضی از نویسندگان با صلب و منجمد تلقی کردن احکام اسلام و ریشه دار دانستن آنها در فقه پیشامدرن، ممکن است موضوعیت درک جدید از منابع را رد کنند، گویی که منظرهای پیشرو و اصلاح گرای مسلمانان معاصر در شمار نمی آیند یا ضرورتا مشروعیت کمتری نسبت به مقررات و احکامی دارند که سنت اسلامی کهن آنها را تصویب می کند. با اعتبار بیش از حد دادن به این عقیده کهن و رایج که در اسلام دین و دولت یکی هستند، مردم ممکن است وجود گرایشهایی در اندیشه اسلامی را که مدافع حوزه عمومی سکولار هستند، نادیده بگیرند و تصور کنند که منظرهای سکولار با هر جهانبینی اسلامی تضاد دارند.

مقایسه های معیارهای حقوق بشر اسلامی با همتاهای بین المللی شان، اگر انجام هم شود، اغلب توسعه چندانی پیدا نکرده است با یک میل مشترک به کمینه کردن میزان وام گیری طرحهای حقوق بشر اسلامی از حقوق بین الملل و عدول از آن. نوشتن در این زمینه اغلب پرده از ناآشنایی با نحوه شکل گیری حقوق بشر بین المللی و ناآگاهی از نحوه

♦ ۱۶ اسلام و حقوق بشر

مشارکت مسلمانان در صورت بندی آن بر می دارد. طرفه آن است که اصول حقوق بشر که در ابتدا توسط نمایندگانی از کشورهای مسلمان ترویج شده بودند به اشتباه در زمره ارزشهای غربی شناخته می شوند.

تحلیلهای خاص از نحوه ارتباط و همعنانی روشهای اسلامی سازی با نقضهای حقوق بشر که به دست دولتهای خاورمیانه انجام می شوند، معمولا غایباند. نویسندگان طرحهای حقوق بشر با در نظر نگرفتن این که مردم چه اندازه از استبدادهای فاسد رنج می کشند، ممکن است بخواهند در چشماندازهایی از جوامع متوازن غرق شوند که در آن اعضای جامعه همگی بر سر روحیه اسلامی مشتر کی اتفاق نظر دارند و تصور می کنند که مسلمانان به طوع و رغبت به سیاستهای رسمی که مدعی داشتن اصالت و سندیتی اسلامی اند احترام می گذارند. ممکن است تمایل ریشهدار به کم اهمیت جلوه دادن میزان اشتیاق مردم خاورمیانه به حقوق و آزادیها اکنون پس از عظمت خیزشهای بهار عربی سال ۲۰۱۱ که نشان می داد مردم در این منطقه چه اندازه از محبوس بودن در چنگ دیکتاتورهای خود کامه حاکم بیزارند، کمتر شده باشد.

در پژوهش حاضر، من منتقد ادعاهای دولتی و ایدئولوژیکی هستم که به این قائل اند که اتوریته اسلامی مستلزم انکار حقوق بشر است هر چند میفهمم که بعضی از مسلمانان به طور فردی ممکن است آزادانه تفسیرهایی از منابع اسلامی را بپذیرند که احکام اسلام را در تعارض با قانون حقوق بشر بین المللی قرار می دهند. حق مسلمانان برای این که شخصا چنین عقایدی داشته باشند باید محترم شمرده شود. اما وقتی این ادعا که احکام اسلام باید فوق قوانین حقوق بشر بینالمللی باشند با هدف محروم کردن دیگران از حقوق بشری ارائه میشود که آنها آرزومند برخورداری از آن هستند و تحت قوانین بین المللی حق برخورداری از آنها را دارند، وضع فرق می کند. این جا از عقاید دینی شخصي سخن نمي گوييم بلكه از طرحهايي در قلمرو حقوق و سياست سخن مي گوييم. در بحث از طرحهای حقوق بشر اسلامی، کوشش کردهام همه منابع و مدعیات را بی طرفانه ارزیابی کنم؛ اما به این معنا نیست که خود را ملزم به امتناع از داوری کردن یا سرکوب عقیده و نظر خود بدانم. نظرهای خود من - با تکیه بر ادله پشتیبان - در جاهای مختلف این کتاب بیان شدهاند. در زمینه مسائل حقوق بشر، فکر نمی کنم ممکن باشد یا حتی بتوان توصیه کرد که از هر نوع داوری درباره موضع گیریهایی که در خور هستند خودداری کرد. در توضیح می گویم که می توان درباره مسائل بردهداری و شکنجه به شکلی جدی و منصفانه سخن گفت بدون این که موضعی خنثی درباره این که بردهداری و شکنجه نهادهایی ملایم یا درخور شماتت هستند، داشته باشیم یا بدون این که هر گونه اسلام و حقوق بشر ۱۷ 💠

داوری اخلاقی و اعتقاد فلسفی خود را درباره آنها بپوشانیم.

من به خصلت هنجاری و ارزشی اصول حقوق بشر و جهان شمولی شان معتقدم که در قانون بین المللی آمده است. من با باور داشتن به این که قانون حقوق بشر بین المللی به نحو جهان شمولی صادق است، به طور طبیعی این باور را نیز دارم که مسلمانان نیز حق بر خور داری از تمامی ابزارهای حفظ حقوق بشر که در قوانین بین المللی آمده اند را دارند. این باعث می شود که من منتقد هر سیاست عملی یا پیشنهادی باشم که در آن حقوق بشر بین المللی نقض می شوند از جمله در اعمال و سیاستهای دولت آمریکا که بر منطقه ی خاور میانه اثر می گذارند و در تعارض با این قانون هستند.

من از پدید آمدن حمایت از حقوق بشر اصولی در کشورهای خاورمیانه و گرایش رو به رشد به تفسیر منابع اسلامی به شیوهای که احکام اسلام را با قانون حقوق بشر بین المللی سازگار کنند استقبال می کنم. تاکید بر جنبههای پیشرو و انسانگرایانه اندیشه معاصر اسلامی به ویژه در دورهای که شاهد سر برآوردن اسلامهراسی دشنامگو و متعصب هستیم مناسب به نظر می رسد. حامیان متعصب این گرایش، اسلام را به مثابه یک میراث دینی چندوجهی با پیچیدگی گسترده از استفادههای سیاسی از اسلام توسط رژیمهای فاسد و درشتخو و گروههایی که سر سپرده ایدئولوژیهای نفرت پراکن و برنامههای تروریستی هستند تمیز نمی دهند و اسلام را با تصویر آن به صورتی که تنها واجد گرایشهای سرکوبگرانه و خشن است، تحریف می کنند. در عین حال، می فهمم که در واجد گرایشهای من ممکن است هیچ ارزش هنجاری یا تجویزی نداشته باشد. در نتیجه، من بر هیچ قرائت خاصی از عقاید اسلامی صحه نمی گذارم و از خیال هم نمی گذرد که اشاره کنم کدام تفسیرها را مسلمانان باید معتبر بشمارند.

از آنجا که عقاید مدافعان مسلمان حقوق بشر تحت حملات دائم نیروهای قدرت مند و توانگری است که عزم مشروعیت زدایی از برنامههای آنان را دارند، مواضع در اقلیت و زیر هجوم قرار گرفته آنان نمی تواند از واقع شدن در معرض دقت ورزی های انتقادی و حملات به شدت خشن در امان بماند. در پاسخ به این نوع عدم توازن، فکر می کنم مناسب باشد که انتقادهایم را بر پروژههایی متمرکز کنم که با حقوق بشر ضدیت دارند. در زمانهای که مضامین و اصطلاحات اسلامی غالبا گفتمان هایی سیاسی را در جوامع مسلمان شکل می دهند، هم برای داخلی ها و هم برای بیرونیان به یک اندازه دشوار است که میان آن چه به درستی در زمره مسائل سیاسی قرار دارد و آن چه که باید مسائل دینی تلقی شود تمایز قایل شوند. اما فارغ از این که به چه وسعتی از اسلام استفاده می شود،

۱۸ 💠 ۱۸

تحلیل نشان می دهد که حرکتهای دموکراسی خواهی و برابری خواهی که در خاور میانه جریان دارند مشابه حرکتهای جمعیتهای نا آرام جاهای دیگر است. وقتی دولتهای ضد دموکراتیک قائل به توجیهی اسلامی برای الگوهای آشنای نقض حقوق بشر می شوند، این توجیهات آنها را از بررسی های انتقادی مصون نمی کند.

در واکنش به اهریمنسازی نامنصفانه و اغلب بی تناسب از اسلام در غرب، بعضی مایل اند که هر گونه دیدگاه انتقادی را به قدرت گرفتن اسلام سیاسی نسبت دهند و نقض حقوق همراه با آن را به تعصبهای زشت غربی نسبت دهند. واقعیت این است که تفاوت بزرگی وجود دارد میان مطالعاتی که در پی روشن کردن جایگاه اسلام در جنجالهای معاصر حقوق بشر در خاورمیانه است و تلاشهای معاصر اسلام هراسان در غرب برای تصویر اسلام به مثابه یک دین ذاتا توحش آمیز که مخالف با حقوق و آزادیهاست، که موضعی ناآگاهانه و تعصب آمیز است. کاربرد همساز و بی طرفانه معیارهای حقوق بشر نشان خواهد داد که نقض حقوق بشر می تواند در کشورهای خاورمیانه که در آنها احکام اسلام عمدتا به تعلیق در آمدهاند و حرکتهای دینی به شدت سرکوب می شوند به همان اندازه جاهایی شدید باشد که در آنها احکام اسلام، دست کم به طور رسمی، همان اندازه هولناکاند که کارنامه کشورهایی مثل ایران و عربستان سعودی. اما از آنجا همان اندازه هولناکاند که کارنامه کشورهایی مثل ایران و عربستان سعودی. اما از آنجا مقصود مقایسه طرحهای حقوق بشر اسلامی با قانون حقوق بشر بینالمللی است، نقض حقوقی که تحت لوای اجرای احکام اسلام رخ نمی دهند، چندان مورد توجه نخواهند بود.

تمر کز این کتاب بر جنبه های حقوقی مشکلات حقوق بشر خواهد بود و پرسش هایی را در چارچوب قانون تطبیقی و تاریخ حقوقی تطبیقی بررسی می کند. اما قصد این نیست که تلویحا گفته شود که اسلام یک سنت منحصرا حقوقی است یا این که تاریخ حقوقی تطبیقی تنها راه درست پرداختن به این موضوع است. در مطالعه جامع تری از رابطه میان اسلام و حقوق بشر، ممکن است غایت آرمان ما شامل تحلیل هایی باشد درباره این که چطور اصول الهیاتی اسلامی، فلسفه و اخلاق با برخورد با حقوق بشر مرتبط هستند. این کار ما را به حوزه هایی ورای تحلیل های تطبیقی حقوقی از حقوق مدنی و سیاسی در قانون حقوق بشر بین المللی و طرحهای حقوق بشر اسلامی می کشاند که دغدغه واحد این کتاب است.

به منظور ارائه توضیح و برای پیشینه بحث، به موضوعاتی سر خواهیم زد خارج از حقوق تطبیقی. تحولات سیاسی مربوط در کشورهای مختلف خاورمیانه به طور کلی اسلام و حقوق بشر

تصویر خواهند شد. به خاطر کمبود جا و برای پوشش دادن تحولات اخیر در خاورمیانه، در متن ویرایشهای قبلی حذفهای متعددی صورت گرفته است و بخشهایی از متن پیشین به طرز قابل توجهی خلاصه شده و از نو تنظیم شده است. امید این است که کتابشناسی محشای جدید تا حدودی جای تعمق نکردن بیشتر در مسائل مربوط را پر کند. بحثهای کو تاه درباره مؤلفههای اجتهاد پیچیدهای که علمای دانشور اسلام در دوره مدرن پدید آوردهاند ارائه خواهند شد تا تبار مواضع مختلفی که در طرحهای حقوق بشر اسلامی ارائه میشوند نشان داده شود. اشاراتی هم به جریانهای اصلاح گرا در اندیشه اسلامی و منظرهای جدیدی خواهد شد که طی دهههای اخیر که مسلمانان جویای پاسخهای اسلامی به چالشهای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی پیش روی جوامعشان شده اند. از گشتهاند.[۱] با تغییری که جهانی شدن و نیروهای دیگر در شرایط مسلمانان پدید آوردهاند و پیشفرضهای کهن را واژگون کردهاند، گرایشهای تازهای در اندیشه اسلامی مطرح شدهاند. می توان مشاهده کرد که صورت بندیهای واکنشی و ارتجاعی از تعالیم اسلامی در برابر قرائتهای فوقالعاده پیشرو از منابع اسلامی علم شوند.

بحثها درباره اسلام و حقوق بشر با ناآرامی های سیاسی در جهان عرب و بالا گرفتن جناح بندی های مختلف اسلام گراه نیروی پیشراننده ی تازهای پیدا می کنند که چشمانداز طرح قانون های اساسی تازهای را پدید می آورند که عطف به برتری احکام اسلامی و تضمین حقوق بشر هر دو مدافعان خود را در آن خواهند داشت. این که چگونه میان این عناصر توازن را باید برقرار کرد، مسألهای فوق العاده مهم برای آینده خاورمیانه می شود و این کتاب پژوهشی را ارائه می کند درباره این که تجربه در مورد پیامدهای قرار دادن حقوق بشر در ذیل معیارهای اسلامی چه چیزهایی می تواند به ما بیاموزد.

آن اليزابت ماير

اسلام و حقوق بشر ۲۱ 🐟

#### مقدمه نویسنده بر ترجمه فارسی

چندین دهه پیش تر، به نظر می رسید اسلام و حقوق بشر موضوعی باشد که بیشتر دل مشغولی دانشگاهی و نظری است تا این که واجد اهمیت عملی. اما با گذشت زمان، تحولات خاورمیانه و شمال آفریقا بارها نشان داده است که این حوزه کانون تمرکز تنشهای سیاسی است. مدافعان اسلامی سازی می خواهند آن دسته از احکام اسلامی را که در تعارض با حقوق بشر هستند به رغم خشم نیروهای لیبرالی که هدفشان دمو کراتیزاسیون و آزادیهای گسترده است، در قوانین ملیشان داخل کنند. با اقبال فراوان یافتن جنبشهای اسلام گرا و کنش گریهای حقوق بشری و تمسک آنها به اهدافی متعارض، کشمکشها نیز بالا گرفته اند.

با شیوع گسترده ناآرامیهای مردمی در سراسر بسیاری از کشورهای عربی در دوره پر تلاطمی که از سال ۲۰۱۱ آغاز شد، یکی از پرسشهای محوری که برای جوامع در گیر با این مسائل پیش آمده این است که نقش اسلام و حقوق بشر در هر یک از قانونهای اساسی تازهای که پیشنهاد می شود چه باید باشد. البته شرکت کنندگان در بحثهای مربوط به اسلام و حقوق بشر اغلب نگاهشان به ایران بوده که در آن از سال ۱۳۵۷ حقوق بشر به نام حفظ اسلام به شدت نقض شده است. کارنامه اسلامی سازی ایران و نقضهای بعدی حقوق بشر عاملی بود که باعث شد لیبرالهای عرب از رشد گروههای اسلام گرا

↔ ۲۲ اسلام و حقوق بشر

بهراسند و با برنامه های اسلامی سازی برای نظام های حقوقی شان مخالفت کنند. 'در نزاع ها بر سر قانونهای اساسی، مدافعان عرب اسلامی سازی خصومت شان را نسبت به اصول حقوق بشری نشان دادند که می توانست مانع اجرای احکام اسلامیای شود که حقوق زنان، اقلیتهای دینی و آزادی بیان و دین را محدود می کنند. حتی در تونس نیز که نفوذ سیاسی لیبرالهای تحصیل کرده به نسبت زیاد است، پس از سرنگونی «بن علی»، دیکتاتور سکولار، کشمکشهای شدیدی بر سر تمهیدات پیشنهادی حقوق بشر در قانون اساسی بروز کرد. کوشش ها برای پر کردن شکاف میان جناحهای لیبرال و اسلام گرا در سال ۲۰۱۴ منجر به قانون اساسی اش شد که تمهیدات اش در الفاظ صورت بندی هایی دارد که بازتاب مصالحهها و سازشهای ناگواری میان جناحهایی است که خواستار تضمین های قوی حقوق بشری هستند و کسانی که می خواهند اولویت احکام اسلام را در قانون اساسی وارد کنند. مثلا ماده ۶ هم از تضمین دولتی آزادی وجدان و عقیده سخن می گوید و هم مقرر می دارد که دولت باید به عنوان متولی دین، حافظ امور مقدس و بازدارنده از تعرض و توهین به مقدسات عمل کند. این ماده می گوید: « دولت، متولی دین است. دولت آزادی وجدان و عقیده، آزادی عمل به عبادات دینی و بی طرفی مساجد و مکانهای عبادی را نسبت به استفاده ایزاری جناحی تضمین می کند. دولت خو د را متعهد به نشر ارزش های اعتدال و مدارا برای حفاظت از مقدسات و منع هر گونه تعرض و توهین به آنها میداند. دولت همچنین خود را متعهد به منع از و مبارزه با توسل به تکفیر و تشویق به خشونت و نفرت می داند.»۲

با مشخص کردن تعارضهای بالقوه میان تعابیری که خواستار حفاظت از آزادیهای دیگر و موارد دیگری که خواهان حفظ مقدسات اسلامی می شوند، می توان دریافت کرد که این ماده را لیبرالها و اسلام گرایان می توانند به شکل های مختلفی قرائت کنند. لیبرالها بر حفظ آزادیهای دینی تأکید خواهند کرد و اسلام گرایان مستمسکی برای سانسور و مجازات بیانی پیدا می کنند که باعث جریحه دار شدن عواطف و احساسات دینی شود.

۱. مثلا بنگرید به:

Khaled al-Berry, "Why Egypt is in a spiral of despair: A battle for the judiciary between the old guard and the Muslim Brotherhood is adding ever more layers of pessimism to my country's future, "theguardian.com, April 2, 2014, http://www.theguardian.com/commentisfree/2014/apr/02/egypt-spiral-despair-battle-judiciary-muslim-brotherhood/

۲. بنگرید به:

Amna Guellali. "The Problem with Tunisia's New Constitution", World Policy Journal, February 3, 2014, http://www.hrw.org/news/2014/02/03/problem-tunisia-s-new-constitution

اسلام و حقوق بشر ۲۳ 🌣

از سال ۲۰۱۴، ایران هم چنان یکی از جالب ترین کشورها برای مطالعهی رابطه میان اسلام و حقوق بشر در نظام های دولتی مدرن است چون تصویری ارائه می دهد از دهه ها سلطه مستمر روحانیونی که متعهد به اسلامی سازی به بهای حقوق بشر هستند. نمونهی ایران هم چنین به یاد ما می آورد که دولت هایی که اسلامی سازی را به بهای حقوق بشر دنبال می کنند از افشا شدن میزان نقض حقوق بشر شان در برابر نگاه انتقادی جهان عصبی هستند.

ایران وقتی که در مجامع حقوق بشری بینالمللی و گزارشهای حقوق بشری آماج انتقاد واقع می شود، نشانههای شرمندگی را از خود بروز می دهد. دولت ایران وقتی که کارنامه تاریک حقوق بشری اش زیر ذرهبین قرار می گیرد، مردد است که سیاستهای اش را چگونه ارائه کند. ایران گاهی دفاعهای بی محابایی از احکام اسلامی که در تعارض با حقوق بشر هستند ارائه می کند و انتقادها را به اهداف سیاسی بدخواهانه غربی نسبت می دهد. در بسیاری از موارد، ایران هنگام مشخص کردن این که در خصوص حقوق بشر چه موضعی دارد، سردر گمی و دو گانگی نشان می دهد. در بیشتر اوقات، حاکمان تئو کراتیک ایران ترجیح می دهند که بکوشند خصومت بنیادین خود را با حقوق بشر مخفی کنند و بگویند که آنها قائل به نسخه بهتری از حقوق بشر نسبت به نسخه سازمان ملل هستند.

در جهانی که ابزارهای سازمان ملل بیانیههای مرجعی درباره حقوق بشر دارند که به منزله برخورداری همه انسانها در هر جای دیگری تلقی می شوند، ایران گله می کند که نظام سازمان ملل متضمن ارزشهایی «غربی» است و حق دارد که از یک نظام مجزای به زعم خودش اسلامی از حقوق بشر تبعیت کند. در روایتی اخیر، بیانیههای رسمی همچنین متمسک به ملی گرایی فرهنگی ایران به مثابه بهانهای برای عدم همراهی با قانون حقوق بشر بین المللی شده اند. مثلا «محمد جواد لاریجانی»، دبیر شورای حقوق بشر ایران، در ژانویه ۲۰۱۴ مدعی شد که ایران حقوق بشری را که دولتهای غربی تأیید می کند و در تضاد با سبک زندگی در ایران است، رد می کند. او مدعی شد که جمهوری اسلامی برای حقوق بشر دلبسته است – اما این دلبستگی ریشه برای حقوق بشر است و به حقوق بشر دلبسته است – اما این دلبستگی ریشه

۱. بنگرید به:

Joshua Levitt, "Official: Iran Doesn't Accept Western Human Rights Criteria," The Allgemeiner, January 14, 2014, http://www.algemeiner.com/2014/01/14/official-iran-doesnt-accept-western-human-rights-criteria/

🖈 ۲۴ اسلام و حقوق بشر

در احکام اسلامی و اصول فرهنگی ایرانی دارد.'

به رغم مسلمانان مترقى كه اسلام را مشتمل بر ارزشهايي مي دانند كه مدافع اصول اعلامیه جهانی حقوق بشر است، سیاستهای تئو کراسی ایران منجر به اسلامی می شود که با نقض حقوق بشر هم عنان است. اما باید به یاد داشت که روحانیون یکسره با حقوق بشر خصومت نداشتهاند؛ روحانیون برجستهای مانند رییس جمهور سابق ایران، محمد خاتمی، همدلی خود را با آرمانهای همگناناش برای برخورداری از حقوق بشر نشان داده است. انتخاب رییس جمهور حسن روحانی در سال ۱۳۹۲ روحانی دیگر را بر مسند ر باست جمهوری نشاند که همدل با جناحی بود که با اهداف لیبرال تر همدلی داشتند و به نظر میرسید که آماده ترمیم و بهبود نقضهای حقوق بشر هستند. رییس جمهور حسن روحانی در آستانه سفرش برای شرکت در مجمع عمومی سازمان ملل، که جویای به جا نهادن تأثیری مثبت بود، باعث آزادی شماری از زندانیان سیاسی شد از جمله مدافع بر جسته حقوق بشر، «نسرین ستوده» که یکی از بسیاری از مدافعان حقوق بشر ایرانی است که با آنها رفتاری همچون جنایتکاران می شود. پیداست که روحانی امید داشت که با این راهکارها این پیام را منتقل کند که رژیم او از گذشته فاصله گرفته است و به نسبت سلف او، رییس جمهور محمود احمدی نژاد، کمتر سرکوبگر خواهد بود. اما تا امروز، روحانیون لیبرال تر ایرانی هرگز نتوانستهاند اهرمهای لازم قدرت را برای تغییر جهت گرایشهای استبدادی در جمهوری اسلامی به دست بگیرند. تاکنون، آیتالله خامنهای، بالاترين مرجع قدرت كشور، هر گز به ليبرالها اجازه نداده است كه اصلاحات مهمي را انجام دهند که تضمین کننده پیشرفت در قلمرو حقوق بشر باشد.

نمونه ای از این که چطور هنوز در سال ۱۳۹۳ بخش هایی از قانون ایران هم چنان ریشه در عقایدی مرتبط با احکام قدیمی اسلامی دارد این است که به رغم اعتراض های شدید زنان، به تبعیت از فقه کهن اسلامی، دیه یک زن هم چنان نصف دیه یک مردم است. اصرار ایران بر اجرای مجازات اعدام برای افراد نابالغ نیز مرتبط است با نظر روحانیونی که غرقه در متون سده های میانه ای هستند که دیدگاه این متون به طبقه بندی اسلامی بلوغ شرعی مرتبط است که به زعم آن ها برای دختران در سن ۹ سالگی و برای پسران در شرعی مرتبط است که به زعم آن ها برای حجیب نیست که ایران در جهان پیشگام اعدام

۱. بِنگريد به:

<sup>&</sup>quot;Official Slams West's Biased Interpretation of Human Rights," Tasnim, January 14, 2014, http://www.tasnimnews.com/English/Home/Single/249520

اسلام و حقوق بشر 😘 🗞

مجرمان نابالغ (زیر ۱۸ سال) در جهان باشد. ایران که ظاهرا به خاطر انتقادهای به شدت منفی اعمال مجازات اعدام برای افراد نابالغ معذب است، در سال ۲۰۱۲ تغییراتی جراحانه در قانون جزا اعمال کرد که به نظر می رسید قصدش کاهش دادن دامنه مجازات اعدام برای افراد نابالغ باشد. اما در واقع، تمهیدات جدید هم چنان جا را برای اعدام افراد نابالغی که متهم به ارتکاب جرایمی در تخلف از احکام اسلام می شوند باز می گذارد. ۲

رفتار ظالمانه ایران با هم جنس گرایان نیز مشهور است و این رفتار به دیدگاههای روحانیون مسلمان بر می گردد. به عقیده تئو کراتهای ایرانی، رفتار جنسی متضمن توافق طرفین در میان افراد بالغ هم جنس هم تخلف از احکام اخلاقی اسلام است و هم جرمی جدی است و هم جنس گرایان را در برابر تعقیب و مجازات جزایی شدید، از جمله به دار آویخته شدن قرار می دهد. مقامات ایرانی در پی این بودهاند که هم جنس گرایی را در زمره جرایمی علیه اسلام قرار دهند مانند شیطان گرایی و شیطان پرستی. خطرات پیش روی هم جنس گرایان در واقع هولناک تر هم شده است؛ متمم قانون جزایی سال ۲۰۱۲ ایران می گوید که شریک فاعل رابطه هم جنس گرایانهی متضمن توافق اگر مجرد باشد باید صد ضربه شلاق بخورد ولی شریک مفعول این رابطه فارغ از وضعیت تأهل باید اعدام شود."

در ایران استمرار حکم اعدام برای ارتداد از اسلام یا بیان عقیدهای که کفر آمیز تلقی می شود ذیل عنوان مجرمانهی مبهم دینی «محاربه با خدا» نشانه دیگری است از این که چطور عناصر فقه سدههای میانی اسلامی هم چنان حفظ شدهاند. علاوه بر این، فتوای قتل مشهوری که آیتالله خمینی برای مجازات «سلمان رشدی»، نویسنده بریتانیایی، به خاطر نشر رمانی با عنوان «آیات شیطانی» صادر کرد، که گفته می شود «علیه اسلام» بوده است،

۱. بنگرید به

Human Rights Watch, "Iran Leads the World in Executing Children: New Executions Highlight Arbitrary Nature of Iranian Justice," June 20, 2007, http://www.hrw.org/news/2007/06/19/iran-leads-world-executing-children

۲. بنگرید به:

Kamali Dehghan, "Iran 'misleading international community' with death penalty claims: Experts question claims that a new Iranian penal code bans the death penalty for juveniles and stoning for adulterers," theguardian.com, February, 13, 2012, http://www.theguardian.com/world/2012/feb/13/iran-misleading-death-penalty-claims

۳. ىنگرىدىە:

Saeed Kamali Dehghan, "Iran arrests 'network of homosexuals and satanists' at birthday party. Revolutionary guards raid hall in city of Kermanshah where group was dancing, taking away at least 17 people," theguardian.com, October 10, 2013, http://www.theguardian.com/world/2013/oct/10/iran-arrests-network-homosexual-satanists/

↔ ۲۶ اسلام و حقوق بشر

هم چنان توسط روحانیون ایرانی و بنیاد ۱۵ خرداد معتبر است. در فوریه سال ۲۰۱۴، «احمد خاتمی»، از روحانیون برجسته حاکم، در نماز جمعه تهران اعلام کرد که فتوای قتل رشدی هم چنان نافذ است. ۱

در عین حال، ایدئولوژی رسمی اسلامی ایران به این معناست که اقلیتهای دینی همچنان گرفتار تبعیض و تعقیب هستند. اما این را نیز باید در نظر داشت که کارنامه ثبتشدهای وجود دارد که رژیم ظاهرا نگران آن است و بیم دارد که بیان این که احکام اسلامی به شکلی هستند که مردم را صرفا به مستمسک دینی مجازات می کند، باعث شود سیاستهای ایران واکنشی به نظر برسند. تئو کراتها که تمایل ندارند به تبعیض و تعقیب پایان دهند و همچنین تمایل ندارند که اذعان کنند سیاستهای آنها چقدر واکنشی است، تصمیم گرفتهاند متوسل به دروغ گویی شوند. مثلا هر چند رژیم گستاخانه به تعقیب بهاییان می پردازد، تئو کراتهای ایران از قبول این که بهاییان در ظل حکومتشان چه وضع ناگواری دارند، امتناع می کنند. به جای آن، رژیم درباره کارنامه واقعیاش دروغ می گوید و تظاهر می کند که بهاییان عمدتا خوش رفتاری می بینند و تنها به خاطر جرایم متعارف سکولاری مثل ارتکاب جاسوسی مجازات می شوند. "

«آیتالله صادق لاریجانی»، رییس قوه قضاییه ایران با وارد کردن اتهامات درشتی به اتحادیه اروپا و دفاع از ایران، عصبی بودن ایران را در خصوص آشکار شدن نقضهای حقوق بشریاش و خشماش را از این که در آوریل ۲۰۱۴ پارلمان اتحادیه اروپا موارد مستمر نقض حقوق بشر ایران را محکوم کرد، نشان داده است. او به شدت اتهامات اتحادیه اروپا را مبنی بر این که جمهوری اسلامی افراد نابالغ را اعدام می کند رد کرد و اصرار داشت که گزارشهای مبنی بر اعدام افراد زیر ۱۸ سال دروغ هستند. او همچنین این اتهام را رد می کند که بهاییان به خاطر عقاید دینی شان زندانی شدهاند و به همان دیدگاه معمول متمسک می شود که بهاییان زندانی شده جرایمی از قبیل جاسوسی دارند. لاریجانی با پاسخ گفتن به شیوهای که به زحمت برای انتقال رویکرد مدارا آمیز دینی محاسبه شده بود، ادعا کرد که «دین بهایی ساخته غرب است برای دخالت در کشورهای

<sup>1.</sup> Mia De Graaf, "Iranian mullah revives death fatwa against Salman Rushdie over Satanic Verses 25 years after it was issued," Daily Mail, February 16, 2014, http://www.dailymail.co.uk/news/article-2560683/Iranian-mullah-revives-death-fatwa-against-Salman-Rushdie-Satanic-Verses-25-years-issued.html#ixzz2zHkSXZgM

۲. بنگرید به: Earenowe "

<sup>&</sup>quot;Senior MP: Iran Holds Documents Proving Baha'is Spying for Mossad, CIA," Farsnews, February 18, 2014, http://english.farsnews.com/newstext.aspx?nn=13921129001276

اسلام و حقوق بشر ۲۷ 💸

مسلمان به رغم این که هیچ فرد بهایی در ایران فقط به خاطر بهایی بودن تحت تعقیب نیست.» از سوی دیگر، در خصوص مجازات هم جنس گرایان در ایران، لاریجانی به هیچ رو توجیه گری نمی کند؛ او مدعی است که اروپاییان «می خواهند بی بند و باری جنسی را عادی و هم جنس گرایی را بر ما تحمیل کنند ولی این رفتارها با فطرت انسانی و سبک زندگی اسلامی ساز گار نیست.» ا

ایران سخت از این که بعضی از موارد نقض حقوق بشر زیر ذرهبین برود و ذهنیت قرون وسطایی روحانیون حاکم را آشکار کند، احساس شرمساری میکند ولی وقتی پای تبلیغات درباره شریرانه قلمداد کردن هم جنس گرایی می رسد واکنش متفاوتی دارد. ایران مشتاقانه مخالفت خود را با اجماعی که در سازمان ملل پدید آمده است به رخ مي كشد كه بنا به آن جرم قلمداد كردن رابطه هم جنس گرايانه ميان افراد بالغ رضايت مند ناقض حقوق بشر است. ایران که در کنار خود بسیاری از کشورهای مسلمان را دارد و از حمایت کشورهای غیر مسلمانی مثل روسیه، یکی از قوی ترین حامیاناش بر خوردار است تلاش می کند که حقوق بشربین المللی را به شکلی تصویر کند که گویا لکه رو بکر دهای درخور سرزنش غربی را بر دامن دارد و به قوت از جرم قلمداد کردن هم جنس گرایی دفاع می کند. ایران مدعی است که این کار نشانهای است از دفاع مبارزانهاش از اخلاق و خانواده در برابر نیروهایی که آنها را همعنان رواج بی اخلاقی و فروپاشی خانواده ها می داند. ایران به همراه متحداناش در دفاع از آنچه در حال حاضر «ارزشهای سنتی» در بحثهای سازمان ملل درباره حقوق بشر خوانده می شود، تنبیه کردن این رفتار همجنس گرایانه اخیرا آزادشده در غرب را وسیلهای میداند برای قرار دادن غرب در موضع دفاع و کند کردن تیغ انتقادهای غربی علیه عملکرد ملالتبار حقوق بشری خودش. علاوه بر این، ایران با همعنان قلمداد کردن پذیرش قانون حقوق بشر بینالمللی با پذیرش هم جنس گرایی، امیدوار است که تصویری منفی از کل نظام حقوق بشری سازمان ملل ارائه دهد و از باورهای رایج عامه بهرهبرداری کند و هم جنس گرایی را امری نامتعارف و گناه آلو د قلمداد کند.

بسیاری از نقضهای جدی حقوق بشر در ایران محصول وفاداری به اسلام یا فرهنگ ایرانی نیست. بلکه، این رفتارها مرتبط با همان گرایشهای استبدادی، نفرت از حاکمیت قانون، بی اعتنایی به اصول پایه عدالت جزایی مدرن، نابر دباری در برابر کثرت گرایی

<sup>1. &</sup>quot;Chief judge condemns EU 'interference' in human rights as arrogance: Ayatollah Sadeq Larijani denies Iran executes juveniles or persecutes Bahá'ís and accuses west of spreading promiscuity," the.guardian.com, April 9, 2014, http://www.theguardian.com/world/iran-blog/2014/apr/09/chief-judge-condemns-european-interference/print

🖈 ۲۸

و خصومت بنیادین با آزادی هاست که در میان رهبران کشورهای غیر دمو کراتیک غیر مسلمانی مثل چین و روسیه نیز می بینیم که کشورهایی هستند که فرهنگهای شان ریشه های متفاوتی دارند و از لحاظ تاریخی با اسلام رابطه دوستانه ای نداشته اند. مهم این است که این دو کشور ذکر شده اغلب بر سر مسائل حقوق بشر در سازمان ملل با ایران هم رأی هستند چون دلایل مشابهی دارند برای این که خواستار در هم شکستن مطالبات برای تقویت دمو کراسی و پاسخگویی باشند. به این ترتیب، مثلا وقتی که شورای حقوق بشر سازمان ملل در مارس ۲۰۱۴ رأی به تمدید دوره ی نظارت برای بررسی عملکرد حقوق بشری ایران داد، چین و روسیه از مخالفت ایران حمایت کردند و علیه این تمدید رأی دادند که در همراهی با بسیاری از دلایل ایران بود برای مخالفت با نظارت سازمان ملل بر عملکرد حقوق بشری خودشان و حاکی از تمایلی بود برای حمله به نقدهای سازمان ملل از عملکرد حقوق بشری شان که به زعم آنها بازتاب آلت دست شدن سازمان ملل از عملکرد حقوق بشری شان که به زعم آنها بازتاب آلت دست شدن سازمان ملل توسط آمریکاست. ا

ایران با چین و روسیه از حیث شیوع فساد هولناک نزدیکی دارد به این معنا که رهبراناش منافع مالی خویشتن پرستانه ای برای سر کوب هر گونه دمو کراتیزاسیونی دارند که بتواند سیستم را باز کند و توانایی آنها را برای استمرار انباشت ثروتهای بادآورده تهدید کند. در «فهرست تصورات از فساد» سال ۲۰۱۳ «شفافیت بینالمللی»، ایران در رتبه ۱۴۴ قرار داشت که بسیار پایین تر از چین بود – که هماکنون در رتبه ۸۰است – و ایران را در ردیف بعضی از فاسد ترین کشورهای جهان مانند کامرون، قزاقستان، نیجریه، روسیه و او کراین قرار می دهد. آفارغ از این که اینها گرایش اسلامی داشته باشند یا نه، حاکمان این بهشتهای تحصیل مال نامشروع دلایلی فوری دارند برای سر کوب اعتراض و تحمیل سانسور. در نتیجه جای هیچ تعجبی نیست اگر رسانهها و دسترسی به اینترنت دستخوش سانسورهای سخت گیرانه در ایران، درست مانند چین و روسیه باشند.

یکی از تجلیات این که چطور محاسبات سیاسی نوعی رژیمهای استبدادی پیشراننده سر کوب در ایران هستند، در نحوه رفتارش با معترضان برجسته لیبرال دیده می شود که در مورد ایران به خصوص به رفتار با رهبران معترض جنبش سبز مانند مهدی کروبی (که

<sup>1.</sup> Somini Sengupta, "U.N. Extends Term of Human Rights Monitor, Angering Iran," New York Times, March 28, 2014, http://www.nytimes.com/2014/03/29/world/middlee-ast/United-Nations-Iran.html? r=0

۲. ىنگرىدىە:

Transparency International, "Corruption Perceptions Index 2013," http://cpi.transparency.org/cpi2013/results/

اسلام و حقوق بشر ۲۹ ❖

خود روحانی است) و میرحسین موسوی و همسرش زهرا رهنورد، بر می گردد. نکته مهم این است که هر سه نفر از اساس از حامیان برجسته انقلاب اسلامی بودند؛ و فقط وقتی که با بیداد گری جمهوری اسلامی ایران مواجه شدند به خود آمدند، و خود را با نیروهایی همسو کردند که خواستار دمو کراتیزاسیون بودند. موسوی که حمایت بسیاری از ایرانیان را دارد ادعا کرد که برنده انتخابات ریاست جمهوری سال ۱۳۸۸ شده است اما نتایج دست کاری شدهاند تا احمدی نژاد در قدرت باقی بماند و پس از بروز جنبش سبز، این امر منجر به اعتراضهای وسیع مردمی شد که به شکل خشنی مورد سر کوب قرار گرفت. این چهرههای برجسته پس از این که از ایرانیان خواستند که در تظاهراتهای عمومی در بهمن ۹۸ شرکت کنند تا حمایتشان را از نیروهای خواهان دمو کراتیزاسیون در جریان بهار عربی نشان دهند، گرفتار حصر خانگی شدند. پیداست که روحانیون حاکم ایران هراس داشتند که هر جنبشی که باعث بسیج ایرانیانی شود که با عربها برای قیام در برابر استبدادهای عربی همدل باشند، می تواند سلطه آنها بر قدرت را ناپایدار کند و برابر استبدادهای غیر مسلمانی که زیر سلطه رژیمهای سکولاری هستند که خواهان خفه کردن کشورهای غیر مسلمانی که زیر سلطه رژیمهای سکولاری هستند که خواهان خفه کردن همه چالشهای سیاسی اند نیز شایع است.

هاشمی رفسنجانی، رییس جمهور سابق و عضو نهادهای روحانیت، که خود از استوانههای انقلاب اسلامی است، روی گردانی خود از این وضع را در مارس ۲۰۱۴ نشان داد و علنا جانب مخالفان سیاسی را در سال ۸۸ گرفت و انتخابات ریاست جمهوری آن سال را دست کاری شده دانست. علاوه بر این، او نشان داد که منصب پیشنهادی ریاست قوه قضاییه را نخواهد پذیرفت ولی در صورت قبول هم بیشتر زندانیان را آزاد خواهد کرد؛ او همچنین روش ظالمانه حبس انفرادی زندانیان را در ایران محکوم کرد.

به این ترتیب، در ارزیابی این که تجربه ایرانی ها چه تأثیری بر رابطه اسلام و حقوق بشر می تواند داشته باشد، باید محتاط بود. درست است که رژیم مرتب اسلام را بهانه می کند تا سیاستهای حقوق بشری اش را توجیه کند و ادعا کند که مدافع ارزشهای اسلامی در برابر دشمنان اسلام است، اما بسیاری از ایرانیان قبول دارند که سیاستهای ایران بازتاب دغدغههای پیش پاافتاده ای است مانند مقاومت در برابر تغییر در مقابله با نارضایتی گسترده عمومی یا حفظ انحصار قدرت و امتیاز از سوی روحانیون حاکم و

<sup>1. &</sup>quot;Iran: Rafsanjani Says 2009 Presidential Election Was Rigged," EA WorldView, March 19, 2014, http://eaworldview.com/2014/03/iran-rafsanjani-says-2009-presidential-election-rigged/

🚓 ۳۰ اسلام و حقوق بشر

شبکه های حمایتی که به عوامل و عزیز در دانه های شان سود می رسانند.

به نظر میرسید رییس جمهور حسن روحانی وقتی که رأی ریاست جمهوری را کسب کرد مایل بود مسیر تازهای را ترسیم کند و خود را با مواضع مثبت حقوق بشری همسو کند. یکی از نخستین اقدامات او این بود که در نوامبر ۲۰۱۳ منشور حقوق شهروندی را صادر کند که تلاشی بود برای نشان دادن همدلی او با شکایتها و نارضایتیهای ایرانیان. رییس جمهور حسن روحانی ادعا کرد که هدف این منشور این است که «همه ایرانیان احساس کنند بخشی از یک ملت، یک هویت و زیر یک چتر هستند که بتوانند به آن مباهات و افتخار کنند. «۱ اما روحانی نتوانست با ابراز گسستی بود که برادران تندروتر خود را مطمئن کند که همهی حقوق همچنان مقید و مشروط به موازین اسلامی باقی خواهند ماند.

برای فهم محدودیتهای این منشور، باید به یاد داشت که این منشور تحت قانون اساسیای کارکرد دارد که اصل ۴ آن مقرر می دارد که موازین اسلامی – که به معنای قوانین اسلام به تفسیر روحانیون حاکم ایران است – فوق قانون اساسی است. نسخه حقوق بشر ایران محدودیتهای اسلامی را نیز در خود دارد و به طور مشخص در اصل ۲۰ قانون اساسی به آن اشاره شده است. یعنی فارغ از این که چقدر تمهیدات منشور روحانی ممکن است در ابتدا مترقیانه به نظر برسند، قرائت روحانیون از موازین اسلامی درباره حقوق می تواند آن را تضعیف کند. با نافذ بودن این محدودیتها، این منشور بیشتر به مثابه نمایشی برای افکار عمومی اهمیت پیدا کرد تا این که راهکاری باشد برای گسترش حفاظتهای حقوق بشر. در واقع، این منشور به صراحت در ماده ۱-۱ اعلام می کند که تأثیری بر حقوق، قوانین و تکالیف موجود یا معاهدات بینالمللی موجود نخواهد داشت.

نقش اسلام به مثابه عامل محدود كننده حقوق در درون خود منشور تأكيد نشده است. منشور واجد بسياري از ارجاعات اسلامي در مطالب مقدماتي خود است از جمله ارجاع

۱. بنگرید به:

Hadi Ghaemi, "President Rouhani's New Rights Charter," The Iran Primer, USIP, February 10, 2014, http://iranprimer.usip.org/blog/2014/feb/10/president-rouhani%E2%80%99s-new-rights-charter

۲. ىنگرىدىه:

Nazila Ghanea, "The Iranian Charter of Citizens' Rights," EJIL: Talk!, December 10, 2013, http://www.ejiltalk.org/the-iranian-charter-of-citizens-rights/

اسلام و حقوق بشر ۳۱ 💠

به شریعت اسلامی راستین، قرآن، حضرت علی و آیتالله خمینی ولی به نظر می رسد که این ها بیشتر ذکر مناسکی مقدسات اسلامی باشند که به منشور جلوه ای اسلامی می بخشند تا این که موازین اسلامی قابل اجرا برای حقوق بشر را تعریف کنند.

نکته مهم این است که نویسندگان منشور در عین ارجاع به اسلام و فهرست کردن محدودیتهای اسلامی، تصمیم گرفتهاند که شرایط مختلفی را بر حقوق تحمیل کنند که بیشتر سکولار به نظر می رسند - از قبیل قرار دادن حقوق در چارچوب قانون، حقوق عمومی یا قانون اساسی. مثلا ماده ۲۰۱۳ آزادی عقیده، بیان و مطبوعات می گوید: «شهروندان از حق آزادی اندیشه و بیان برخوردارند. این حق شامل آزادی ابراز، ترویج و انتشار اندیشهها و عقاید و غیره با رعایت قانون است.» روحانیون حاکم بر ایران مرتبا برای توجیه سانسور سخت گیرانه و انکار حق آزادی عقیده و بیان متوسل به اسلام می شوند ولی این منشور محدودیتهای اسلامی را که بر حقوق اثر می گذارند در این ماده برجسته نمی کند و ترجیح می دهد صورت بندی بی طرفانه تری داشته باشد. این در تعارض صریح با قانون اساسی ایران است که در آن زمینههای اسلامی سانسور نقش برجستهای در اصل ۲۴ دارند که آزادی بیان را در صورتی «که مخل مبانی اسلام یا حقوق عمومی باشد» می دهد که روحانی دوست نداشته که اسلام به مثابه مانعی بر سر راه حقوق بشر دیده می دود.

همه ی تمهیدات این منشور شامل تبصره های صریح نیستند. نمونه آن ماده ۲-۱۳ است که مقرر می دارد که زنان «حق تحصیل در آموزش عالی تا بالاترین سطح علمی بدون هر گونه تبعیض یا سهمیه های جنسیتی» دارند. به نظر می رسد که این ماده منع بی ابهام تبعیضی است که بر حقوق زنان در سطح دانشگاه اثر می گذارد و به این معناست که مستقیما با مقرراتی که در سال ۲۰۱۲ توسط رییس جمهور احمدی نژاد وضع شد تضاد دارد که مانع از تحصیل زنان در هفتاد و هفت رشته شده بود. این یکی از بخش های نادر این منشور است که به مسألهای واقعی به شکلی می پردازد که می توان نشانه بهبود واقعی در حقوق بشر باشد. این ماده هم چنین تمهیدی است که تعارض با احکام اسلامی سده های میانه نیز ندارد چون فقهای سده های میانه رقابت زنان را با مردان در سطح دانشگاهی در نظر نداشته اند و به این ترتیب احکامی را برای منع زنان دانشجو برای

<sup>1.</sup> Curbs on Iran female students take effect: International rights groups protest as 36 universities across Iran begin to ban women from 77 different majors, "Al-Jazeera, September 22, 2012, http://www.aljazeera.com/news/middleeast/2012/09/201292211424417429.html

💠 ۳۲ اسلام و حقوق بشر

تحصیل در هیچ رشتهی خاصی در نظر نگرفته بودند.

در مواردی که پای حقوق زنان در میان است، به نظر می رسد که روحانی مایل است بر تفاوت اش با تندروها تأکید کند. در ۱۹ آوریل ۲۰۱۴، آیت الله خامنه ای در محکومیت دیدگاه های غربی درباره برابری جنسیتی سخنانی گفت و پیشنهاد داد که زنان در خانه بمانند و برای مردان و فرزندان فضایی آرام و صلح آمیز فراهم کنند. درست روز بعد از آن دیدگاهی خلاف آن را طرح کرد که زنان شایسته «فرصت های برابر، امتیازهای برابر و حقوق اجتماعی برابر هستند.» او با حضور زنان در حوزه های علوم، مدرسه، کار و اشتغال ابراز موافقت کرد. روحانی به ایرانیان یاد آور شد که دیدگاه های روحانیون درباره نقش زنان در اسلام تفاوت دارد و به طور مشخص خواستار این شد که اسلام را از این اتهام تبرئه کند که مانع پیشرفت زنان است و مصرانه گفت: «آن هایی که از حضور زن و تعالی زن می ترسند و چنین ایده و اعتقادی دارند لطفا این اعتقاد غلط را پای اسلام، دین تعالی زن می ترسند و چنین ایده و اعتقادی دارند لطفا این اعتقاد غلط را پای اسلام، دین

یکی از موارد خاص تر ماده ۲۰۱۳ است که مقرر می دارد زنان باید از هر فرصتی برای بهره بردن از انتخاب آزاد پوشش مناسب بر حسب موازین اسلامی و ایرانی برخوردار باشند و دولت مسئول فراهم کردن شرایطی برای ترویج چنین پوشش مناسبی است. البته این ماده ای است که هر گز در هیچ منشور متعارف حقوق شهروندی یافت نمی شود چون نظام های حقوقی عادی مجازات های سخت گیرانه جزایی را بر زنانی که پوشش شان ساز گار با موازین جزماندیشانه دولتی نباشد وضع نمی کنند. رژیم های استبدادی ای که چنین می کنند – مانند افغانستان دوره طالبان، عربستان سعودی و کره شمالی – حکومت هایی متمایز هستند از حیث ایدئولوژی های متصلب. ماده ۲۰۱۳ بازتاب کوششی پر زحمت است برای یافتن راهی برای آشتی دادن ایدئولوژی رسمی اسلامی و یر عنوان حجاب نیز محکوم و مجازات می کند – با نیاز محسوس به رسیدگی به رو گردانی گسترده ای نیستند محکوم و مجازات می کند – با نیاز محسوس به رسیدگی به رو گردانی گسترده ای که اجرای مهاجمانه ی مقررات پوشش در ایران باعث آن می شود.

روحانیون ایران که پیوند تنگاتنگی با این مفهوم دارند که پوشش متحدالشکل اسلامی وجود دارد که همه زنان باید به مثابه نماد انقیادشان در برابر اتوریته اسلامی بپوشند، حجاب زشت و دردسر آفرین چادر را به صورت الگوی آرمانی حجاب تصویب

<sup>1.</sup> Arash Karami, "Khamenei, Rouhani clash on women's role in society," Iran Pulse, April 20, 2014, http://www.al-monitor.com/pulse/originals/2014/04/khamenei-rouhani-clash-women-issue.html#

اسلام و حقوق بشر 🗫 🗫

کردند در حالی که با غرغر تن به بعضی از تغییرات مثل پوشیدن روسری و لباس بلند دادند. هر کسی که شاهد صحنههای خیابانی ایران بوده باشد از تصویر غریب مردان ایرانی که مدرن ترین پوششهای غربی را به تن دارند و در کنار زنانی راه می روند که حتی در گرم ترین روزها پیچیده در چادری سیاهاند یا روسری و لباس بلند به سر دارند، تعجب می کند. تفاوت میان آزادی فراهم شده برای مردان و محدودیتهای آمرانهای که بر زنان تحمیل شده است تصویری است که بسیاری از مدافعان ارزشهای اسلامی آن را ناراحت کننده می دانند چون آشکارا نمادی از انقیاد زنان ایرانی است.

رییس جمهور روحانی ممکن است آرزو داشته باشد که مقررات اسلامی پوشش را که مایه بیزاری گسترده است ملایم تر کند، ولی منشور او تنها تمهیداتی ضعیف را در خود دارد. اگر زنان قرار باشد از مقررات پوشش اسلامیای که از زمان انقلاب دامن گیر آنها شده است رها شوند، باید همان آزادی انتخاب پوشش دینی یا سکولاری را داشته باشند که مردان از آن برخوردارند. وقتی انتخاب زنان محدود شود به آن چه از نظر «موازین اسلامی و ایران»، «مناسب» قلمداد می شود، زنان هیچ حفاظتی در برابر گشت ارشاد که زنان را به خاطر تخطی از مقررات پوشش ایران آزار می دهند و دستگیر می کنند ندارند و گشت ارشاد می تواند هر جور بخواهد این اخلاقیات را تفسیر کند.

چنان که ذکر آن رفت، این منشور اسلام را به مثابه عاملی محدود کننده حقوق کمرنگ می کند و ماده ۲-۱۰۷ فرض می گیرد که موازین ملی ایرانیای نیز حاکم بر پوشش زنان است. این فاصله گرفتن از قانون اساسی یکی از بسیاری از نشانههایی است که منشور می کوشد این برداشت را رقیق کند که اسلام به خودی خود مانع راه آزادی است. در عوض، ماده ۲۱ قانون اساسی می گوید که حقوق زنان منوط به رعایت موازین اسلامی تضمین شده است. به این ترتیب باید گفت که هر چند قانون اساسی اسلام را مستمسک محدود کردن حقوق زنان می داند – از جمله حق انتخاب پوشش – منشور با افزودن معیارها و موازین ایرانی بهانههای محدود کردن پوشش زنان را گسترده تر می کند. «بهانه» نامیدن اینها موجه است به خاطر دلبخواهی بودن محدودیتهایی که رژیم برای نوع پوشش زنان قائل می شود. برساختهی پوشش «اسلامی» یا «ایرانی» یکسره مصنوعی است. نه تنها هیچ سبک پوشش واحدی وجود ندارد که بتوان آن را اسلامی نامید؛ بلکه هرگز هیچ سبک متحدالشکل پوشش برای زنان ایرانی نیز وجود نداشته است. درست مانند سایر کشورهای بزرگ، پوشش زنان ایرانی همواره تفاوتهای گستردهای درست مانند سایر کشورهای بزرگ، پوشش زنان ایرانی همواره تفاوتهای گستردهای درست مانند سایر به شرایط و پیشینههای مختلف زنان.

ماده ۳٫۹ نشان می دهد که نویسندگان منشور دریافته اند که واکنش های منفی

🏞 ۳۴ اسلام و حقوق بشر

به احکام اسلامی که به شدت دامنه فرصتهای مجاز هنری و تفریحی را محدود می کنند برای ایرانیان در مقطعی که دسترسیشان به اینترنت به آنها دامنه وسیعی را از فرصتهایی را یادآوری کرده است که مردم کشورهای دیگر دارند، آزاردهنده است. این ماده می کوشد تا ایرانیان را متقاعد کند که رژیم روحانی دلزدگی شهروندان را از مقرراتی که مانع فعالیتهایی می شود که باعث ایجاد علاقه و غنی کردن زندگی مردم می شود درک می کند. این ماده می گوید: «دولت موظف است با انجام تدابیر لازم، زمینه برخورداری از وضعیت و امکانات کافی برای برگزاری مراسم و برنامههای مفرح و برپایی جشنهای ملی و مذهبی، اجرای برنامههای تفریحی، مسافرتی، گردشگری، اقامت در سکونت گاههای طبیعی، سفرهای ارزان، فرصت مطالعه، پرداختن به کارهای ذوقی، ادبی، هنری و سرگرمی را برای شهروندان فراهم نماید.»

ماده ۹ـ۳ در عمل اذعان می کند که ایرانی ها تشنه فرصت هایی برای بیان خود و تفریحاتی هستند که مردم در کشورهای دموکراتیک تر مفروض می دانند.

روحانی به سرعت کشف کرد که حتی این کوشش های متواضعانه برای اجازه دادن به ایرانی ها برای برخورداری از آزادی های بیشتر تهدیدی برای منافع روحانیون قدرت مند به شمار می آیند که دلبسته تحمیل های متصلبانه ایدئولوژی رسمی اسلامی هستند. پیش تر از این آیتالله خامنهای در نوزدهم دی ماه ۱۳۹۲ علنا پیشنهاد روحانی برای کاهش مداخله در امور فرهنگی به «میزان حداقلی» را رد کرد و تأکید کرد که مقررات و رهنمودهایی دولتی لازم است و گفت: «ما مسئولیت شرعی داریم، مسئولیت قانونی داریم در قبال فرهنگ کشور و فرهنگ عمومی کشور.» در سخنرانی نوروز سال ۱۳۹۳ خامنهای هشدار داد که «مسئولان فرهنگی، باید با حساسیت و هوشیاری مراقب رخنههای خامنهای هشدار داد که «مسئولان فرهنگی، باید با حساسیت و هوشیاری مراقب رخنههای اسلامی است ولی گفت: «حساسیت مسئولان درباره رخنهها و انحرافات فرهنگی هیچ اسلامی است ولی گفت: «حساسیت مسئولان درباره رخنهها و انحرافات فرهنگی هیچ منافاتی با آزادی ندارد، چرا که آزادی به عنوان نعمت بزرگ الهی با ولنگاری، بی تفاوتی و رهاسازی کاملا متفاوت است.» یعنی ایرانی ها تنها اجازه بر خورداری از «آزادی» را در محدوده قیو دی دارند که نهاد روحانیت تحمیل می کند که شهره است به هراس و نفر ت

<sup>1.</sup> Arash Karami, "Ayatollah Khamenei rejects lax cultural policy proposed by Rouhani," IranPulse, December 12, 2013, http://iranpulse.al-monitor.com/index.php/2013/12/3461/khamenei-rejects-lax-cultural-policy-proposed-by-rouhani/

<sup>2. &</sup>quot;Leader highlights importance of economy and culture in new year," TehranTimes On Line, April 4, 2014, http://www.tehrantimes.com/component/content/article/94-headline/114827-leader-highlights-importance-of-economy-and-culture-in-new-year

اسلام و حقوق بشر 😘 💸

از نفوذ فرهنگی غرب؛ ایرانی ها اگر جلوی هشدارهای روحانیت برای احترام گذاشتن به این محدودیت ها بایستند، متهم به «فساد» می شوند.

اگر در مواضع «پوتین»، رییس جمهور روسیه، دقت کنیم که کوشیده است خلاء ایدئولوژیک ناشی از سقوط کمونیسم را با ستایش کلیسای ارتدوکس روسیه پر کند، می توانیم ببینیم که چطور ایران همکاری پر ثمری با روسیه در ائتلافی دارد که هدفاش تضعیف حقوق بشر مبتنی بر سیاستهای مشتر کشان در اولویت دادن به حفظ فرهنگ و اخلاق است. پوتین و رهبران ایران اکنون هر دو خود را در گیر نبردی با فساد غربی تصویر می کنند که از نظر آنها نتیجه مستقیم تحمل بیش از حد آزادی است.

زیر نظر پوتین نسخه پیش نویس متنی با عنوان «بنیانهای سیاست فرهنگی دولت» تهیه شد که تأیید می کند که «روسیه باید به عنوان یک تمدن منحصر به فرد و اصیل دیده شود.» بنا به اخبار درز کرده در آوریل ۲۰۱۴، این سند با گرفتن این موضع که «روسیه اووپا نیست» بیان می کند که راه روسیه باید با «نفی اصولی چون چند فرهنگی گرایی و مدارا» مشخص شود. این متن مقرر می دارد که «آزادی خلاقانه» و «اصالت ملی» نمی توانند توجیهی برای رفتاری باشند که بنا به «نظام ارزشی سنتی روسیه» قابل قبول نیست. این ماجرا پس از سخنرانی سپتامبر سال ۲۰۱۳ پوتین بود در برابر متخصصان و روزنامهنگاران خارجی که غرب را محکوم می کرد به خاطر «انکار اصول اخلاقی و همه هویتهای بزرگ را با شریک شدن افرادی از جنس موافق یکی می گیرد و اعتقاد به خدا را با بزرگ را با شریک شدن افرادی از جنس موافق یکی می گیرد و اعتقاد به خدا را با اعتقاد به شیطان برابر می داند.» او با زبانی که می تواند از گفتار روحانیون تندروی ایرانی مادر کنند» محکوم کرد و این اعتقاد خو د را تکرار کرد که «این امر راه مستقیم تباهی و صادر کنند» محکوم کرد و این اعتقاد خو د را تکرار کرد که «این امر راه مستقیم تباهی و بادوی گری را باز می کند که منجر به بحران جمعیتی و اخلاقی عمیق می شود.» بدوی گری را باز می کند که منجر به بحران جمعیتی و اخلاقی عمیق می شود.» بدوی گری را باز می کند که منجر به بحران جمعیتی و اخلاقی عمیق می شود.»

موضع سختی که آیت الله خامنه ای در سال ۱۳۹۳ گرفته است و آزادی ها را مساوی با تهدید علیه اخلاق و فرهنگ می شمارد، درست وقتی گرفته می شود که او روی حمایت روسیه ی پوتین حساب می کند. با توجه به شباهت های سیاست های ایران و روسیه که متضمن ترویج خط مشی ضد غربی و ستایش از اخلاق مرتبط با دین در بر ابر حقوق بشر

<sup>1.</sup> Leonid Bershidsky, "Putin's Rejection of the West, in Writing," Bloomberg, April 4, 2014, http://www.bloombergview.com/articles/2014-04-04/putin-s-rejection-of-the-west-in-writing 2. Masha Lipman, "Vladimir's Version," New Yorker, April 18, 2014, http://www.newyorker.com/online/blogs/newsdesk/2014/04/vladimirs-version.html

💠 ۳۶ اسلام و حقوق بشر

است، این بیم وجود دارد که در مقطعی که دو کشور دلایل دیگری نیز برای اتحاد در برابر غرب دارند، یکدیگر را تقویت کنند. هر چند خامنهای ممکن است از برخورداری از حمایت پوتین احساس راحتی کند، نمی توان واقع گرایانه امید داشته باشند که پایان بحثها بر سر رابطه بین اسلام و حقوق بشر را شاهد شوند. شکاف میان جناحهای در گیر گسل مهمی در سیاست ایران باقی خواهد گذاشت و حل و فصل نهایی بحثهای ایران می تواند تأثیر مهمی بر جاهای دیگر منطقه داشته باشد.

اسلام و حقوق بشر 😽 😽

### سياسنامهها

وقتی در سال ۲۰۱۱ درباره اسلام و حقوق بشر می نوشتم، میخکوب تحولات خاور میانه بودم و امیدوار بودم که انقلابها در مصر، لیبی و تونس و بقیه جاها بالاخره نشانه پایان حبس بالفعل مردم آن منطقه باشد. چنان که نوشته های من در طی دهه های اخیر به خوبی نشان می دهد، دیر زمانی است که دغدغه وضع تاسف بار حقوق بشر حاکم در منطقه خاور میانه را دارم. در جریان سال ها بحث ها و پژوهش، چیزهای بسیاری درباره اشتیاق مردم خاور میانه به حقوق بشر و دمو کراسی آموخته ام. سعی کرده ام به مخاطبان غربی این نکته را منتقل کنم که مردم خاور میانه چه اشتیاق شدیدی به آزادی دارند و خود کامگان فاسدی که به قدرت چسبیده اند تنها با استفاده از هولناک ترین صورتهای نقض حقوق بشر چه آسیبهایی وارد کرده ابد من از محیط خفقان آوری که دیکتاتوری سبوعانه «معمر قذافی» در لیبی ایجاد کرده بود به اندازه سرکوب و حشیانه ای که تئو کراتهای حاکم بر ایران ایجاد کرده اند پریشان و مضطرب بوده ام.

چنان که در ویرایشهای پیشین نیز گفتهام، به شدت وامدار مردم خاورمیانه هستم به خاطر آنچه به من آموختهاند. اما اگر به خاطر همنشینی من با آنها و تشویق و انگیزه بخشی شان به من نبود، کار علمی من احتمالاً هرگز حوزه حقوق بشر را در بر نمی گرفت. به خاطر تلاطمها و خطرات مستمر فکر می کنم که شرط احتیاط آن است که

❖ ۳۸ ↔

از کسی نام نبرم اما دین من به آنها واقعی است. هم چنین می خواهم از انتشارات «اوشیانا» تشکر کنم به خاطر لطفی که کردند و به من اجازه بازنشر بخشهایی از ترجمهشان از قانون اساسی ایران را دادند. ا

آ. ا. م.

توضیح مترجم: بخش های ضمیمه متن قانون اساسی ایران در کتاب حاضر برگرفته از متن اصلی قانون به زبان فارسی است.

## فصل اول

## بر گرفتن حقوق بشر در خاورمیانه

#### پیشینه: دوپیوندی حقوقی در خاورمیانه

در خاورمیانه مسلمان، بازخوردهای قوی اما مختلفی در برابر قانون حقوق بشر بین المللی وجود داشته است. این بازخوردها شامل تولید به اصطلاح «طرحهای حقوق بشر اسلامی» است که به شدت از قانون حقوق بشر بین المللی گرتهبرداری می کند ولی همزمان افکار و قواعدی را نیز از میراث اسلامی به خدمت می گیرد.

طرحهای حقوق بشر اسلامی را می توان یکی از جنبههای واکنش منفی گستر ده در برابر سکولاریزاسیون قوانین دید. در جریان روندهای دشوار مدرنیزاسیونی که همه خاورمیانه از اواخر قرن نوزدهم از سر گذرانده است، قوانین و نهادهای اسلامی عمدتا جا به جا شده و به حاشیه رانده شدهاند - و عربستان سعودی کشوری است که بیشترین مقاومتها را در برابر این تغییرات دارد. حرکت یک دستی به سوی سکولاریزاسیون نظامهای حقوقی تنها جزیرههای کوچکی از مقررات مایه دار و خودبنیاد اسلامی در زمینه هایی مانند قانون خانواده به جای گذاشته است که در عمل چیزی نیستند جز نظام های حقوقی مدرنی بر سبک و سیاقی اروپایی. در واکنش به این روند سکولاریزاسیون، در دهه ۱۹۷۰ مطالباتی مردمی برای اسلامی کردن رشد کرد و چندین کشور از برنامه های اسلامی سازی حمایت کردند اما بدون بازگشت به الگوی حکومت اسلامی، که باعث تضعیف انحصار قدرت

💠 ۴۰ اسلام و حقوق بشر

دولت می شد. الگوی اسلامی امت، یعنی باهمستان اسلامی یکپارچهای از مؤمنان، آرمانی است که هنوز جاذبهای قوی در صورت مجرد و انتزاعی اش دارد ولی در جهانی از دولتها که مرزهای شان سخت و صلب شدهاند و پیمانهای سیاسی در هم شکستهای دارند و رهبران شان مایل نیستند که قدرت را به موجودیتی فراملی واگذار کنند، عملی نبودن اش ثابت شده است.

الگوی وارداتی دولت-ملت اکنون در جهان مسلمان، به همراه بسیاری از لوازماش از جمله قوانین اساسی و نهادهای مدرن قانون گذاری و قضاییاش، همه گیر شده است. چنان که در نمونه جمهوری اسلامی ایران می توان دید که مقررات اسلامی در عرصههایی مثل قوانین جزایی و حقوق بشر تحمیل شدهاند ولی خود دولت و نهادهای مرتبط با آن، هم چنان مبتنی بر الگوهای فرانسوی هستند که قبل از انقلاب اسلامی وارد شده بودند؛ و اگر بر گرفتن اصل ولایت فقیه را نادیده بگیریم، سایر حوزهها از اسلامی سازی جان به در بر دهاند.

زیستن در ظل دولت مدرن با قدرت عظیم مرکزیاش مشکلات تازهای را در خاورمیانهای درست کرد که در آن دولتها نشان دادهاند که مایل به سرکوب حقوق مدنی و سیاسی هستند. این که چگونه باید چنین «لویاتانی» را محدود کرد در آثار کلاسیک فقه اسلامی اندیشیده نشده بود و بسیاری از مسلمانان طبیعتا به این سو رفتند که اصول حقوقی را که ابتدا در غرب پرورده شده بودند برای محدود کردن قدرت دولت اتخاذ کنند. در عین حال، عدهای دیگر در پی استقرار قانون اسلامی برای مستحکم کردن قدرت دولت به بهای از دست رفتن حفظ حقوق بودند. در چند دهه اخیر، شماری از دولتها و سازمان بین دولتی همکاری اسلامی (یا OIC؛ این سازمان قبل از تغییر ناماش در ژوئن سال ۲۰۱۱، مشهور به سازمان کنفرانس اسلامی بود) اصرار ویژهای بر پیشبرد طرحهای حقوق بشر اسلامی داشتهاند که در آنها تقویت حق انحصاری دولت به بهای از دست رفتن حقوق و آزادیهای فردی تصادفی نیست. این طرحهای حقوق بشر اسلامی معیارهایی اسلامی را تحمیل می کنند که اگر نگوییم حقوق مدنی و سیاسی را خشی می کنند، دست کم آنها را تضعیف می کنند.

این گونه طرحهای حقوق بشر اسلامی هدفشان این است که میزان و درجه حقوق بشر را درست در همان مقطعی از تاریخ کاهش دهند که آگاهی نسبت به حقوق بشر در میان مردمان خاورمیانه رونق فراوانی یافته است. کنشگری در حمایت از دمو کراتیزاسیون و حقوق بشر به رغم همه خطرات بالیده است.[۱] مدتها پیش از خیزشهای چشمگیر سال ۲۰۱۱ علیه نظامهای خود کامه و دیکتاتوری در بهار عربی، جمعیتهایی که مدتها

رنج کشیده بودند، حقوق بشر را چشماندازی میدیدند برای رهایی از خودکامگی اختناق آور در خاورمیانه.

طرحهای حقوق بشر اسلامی را باید در بستر مبارزات سیاسی برای دمو کراتیزاسیون در خاورمیانه و همچنین در نسبت با اختلاف نظرهای تئوریک مسلمان بر سر این که آیا قوانین اسلامی و قوانین حقوق بشر بینالمللی همساز هستند یا در تعارض، بررسی و سنجش گری کرد. یک نمونه از این که چطور اسلام در دام کشمکشهایی بر سر دمو کراتیزاسیون میافتد را می توان در عربستان سعودی در بهار سال ۲۰۱۱ دید. پیش از این که پادشاهی سعودی ترکیبی از قدرت عربان و تطمیع مالی را برای خاموش کردن اعتراضهای محلی الهام گرفته از ناآرامیهای کشورهای همسایه به کار گیرد، مفتی اعتراضهای محلی الهام گرفته از ناآرامیهای کشورهای همسایه به کار گیرد، مفتی را ممنوع کرده است و این پیام در سراسر پادشاهی در خطبههای نماز جمعه طنینانداز شد.[۲] بنا به این حکم، سعودیهایی که برای طرح مطالباتشان برای دولتی دمو کراتیک و پاسخگو به خیابانها می رفتند، خلاف قوانین اسلام عمل می کردند – یعنی خلاف منافع پادشاهی مطلقهای که مساوی با برقراری مقررات اسلامی بود.

مسلمانان عقاید متفاوتی درباره حقوق بشر داشتهاند - از این ادعا گرفته که قوانین حقوق بشر بینالمللی همان ارزشهایی را تکرار می کنند که پیش از این در تعالیم اسلامی مندرج بودهاند تا این ادعا که حقوق بشر بینالمللی را باید به مثابه معارضه با اسلام رد کرد چون شامل ارزشهای مضر غربی است. در بین دو سر این طیف، می توان گسترهای از موضعهای مصالحه گرانهای را یافت که در عمل بر این باورند که اسلام بسیاری از جنبههای حقوق بشر بینالمللی را می پذیرد اما نه همه آنها را یا این که اسلام حقوق بشر را در کنار تبصرههای مهمی که طبق ادعا از لوازم قوانین اسلامی اند، تصویب می کند.

چنان که در فصل های پیش رو خواهیم دید، دغدغه اصلی در اینجا طرح های حقوق بشر اسلامی است که مواضعی مصالحه گرانه دارند. ادعای این طرح ها این است که یک الگوی بدیل اسلامی از حقوق بشر ارائه می کنند که از صورت بندی های بین المللی گر ته برداری شدهاند ولی آنها را به شکلی تدوین کردهاند که در آنها حقوق محدود می شوند و تبصره هایی اسلامی بر آنها تحمیل می شود. هیچ یک از این ها مؤید به اجماع جهان شمول اسلامی یا چیزی شبیه به همه پرسی دموکراتیک نیستند؛ در عوض، این الگوها را دولت هایی غیر دموکراتیک و ایدئولوگهای مختلف با دیدگاه هایی مخالف با حقوق و آزادی های [افراد] ترویج کردهاند. تمرکز بر این دیدگاه های مصالحه جویانه به این معنا نیست که اصالت اسلامی بیشتری از دیدگاه های مربوط به رابطه اسلام و حقوق این معنا نیست که اصالت اسلامی بیشتری از دیدگاه های مربوط به رابطه اسلام و حقوق

💠 ۴۲ اسلام و حقوق بشر

بشر دارند. اینها زمینههای جذابی را برای پژوهش ارائه میکنند چون منعکسکننده گرایشهای متضادی هستند که در حال حاضر بر آنچه که رهیافت به اصطلاح اسلامی به حقوق بشر هستند، اثر میگذارند.

حقوق تطبیقی، چارچوب این مطالعه بر روی جنجالهای معاصر بر سر چگونگی رابطه اسلام و حقوق بشر است. قوانین حقوق بشر بین المللی به منزله معیار استفاده می شود و طرحهای حقوق بشر اسلامی متناسب با آن ارزیابی می شوند تا روشن شود که آیا با یکدیگر هم گرایی دارند یا واگرایی و همچنین برای این که مشخص شود آیا طرحهای اسلامی متوسل به اصطلاحات و تعابیر مبهم و سردر گم کنندهای می شوند که تمامیت این انحرافها را مخفی می کنند یا نه.

ابهام در این طرحها برجسته خواهد شد. اینها ارتباط همزمانی دارد با این که چطور دولتهای خاورمیانه بیشتر اوقات در پی حفظ ظاهر در احترام به قوانین حقوق بشر بودهاند و در عین حال در پی از درون تهی کردن آن بودهاند. این دولتها که میخواهند در سیستم سازمان ملل تاثیر داشته باشند، این انگیزه را دارند که سعی کنند در ظاهر بیش از واقع در برابر حقوق بشر دوستانه رفتار كنند. نتيجه اين مي شو د كه اين دولتها تمايل دارند طرحهایی را برای حقوق بشر اسلامی ارائه کنند که اصولی را مقرر می کنند که تنها به شكلي سطحي تقليدي از قوانين حقوق بشربين المللي هستند هر چند واجد نشانه هايي هستند که طوری دست کاری و دلخواهسازی شدهاند که در درون چارچویی اسلامی جا بگیرند و در عین حال تضعیف کننده حقوقی هستند که به ادعای خودشان به رسمیت می شناسند. وجه تاکید بر مواضع حقوق بشری که دولتها مبلغ آن بودهاند از این روست که دولتها نقشی محوری در شکل دادن به ابزارهای حقوقی بینالمللی از زمان آغاز نظام حقوق بشرى سازمان ملل داشتهاند. دولتها يا ابزارهاي حقوق بشر بينالمللي را با رأى اکثریت تصویب کردهاند - مثل اعلامیه جهانی حقوق بشر، که در ۱۰ دسامبر ۱۹۴۸ در مجمع عمومی سازمان ملل تایید شد. یا آنها را با تعدادی کافی تصویب کردهاند و در نتيجه باعث لازم الاجراء شدن آنها شدهاند مثل ميثاقها و كنوانسيونهاي بعدي. امروز، دولتهایی در خاورمیانه به همراه دولتهای دیگری که با این حقوق مخالف هستند برای تضعیف این نظام حقوق بشری کوشش می کنند.

# سوء برداشتهایی درباره کاربستِ قانون حقوق بشر بینالمللی به مثابه خدمت به امیریالیسم

حقوق تطبیقی، که تکیه گاه اصلی تحلیل های زیر است، حوزه کاری دانشگاهی است

که در آن به ندرت با جنجالهای داغ سیاسی برخورد می کنید. چنان که یکی از زبدگان حوزه کارهای تطبیقی گفته است، حقوق تطبیقی به مناسبات میان نظامهای حقوقی و مقرراتشان اعتنا دارد و در نهایت توجهاش به شباهتها و تفاوتهای نظامهای حقوقی و مقرراتشان در بافت روابط تاریخی است.[۳] به طور کلی، دانشوران می توانند انتظار داشته باشند که این پژوهشها برای متخصصان جالب باشد و می توانند فرض کنند که هر جنجالی که این بحثها ایجاد کند، متمرکز بر مسأله دانشوری و یژوهش است نه منازعات انباشته از موضع گیری های ایدئولوژیک سیاسی. اگر محققان و دانشوران مثلا قوانین آلمانی و ژاپنی را مقایسه کنند، انتظار ندارند که همردیفان و همکاران دانشگاهی شان صرف این مقایسه ها را محکوم کنند. آنها اگر بی طرفانه شباهت ها و تفاوتهایی را که کشف کردهاند ثبت کرده باشند یا بیان کنند که چه جنبههایی از یک سیستم به طور تاریخی از دیگری اخذ شده است، هیچ دلیلی ندارد که هراس داشته باشند که کارشان را به عنوان این که از لحاظ سیاسی سلامت ندارد، محکوم کنند. در نتیجه، اگر نشان بدهند که قانون ژاپن به شدت از قانون آلمان وام گرفته است اما مشخصههایی دارد که آن را از قانون آلمان متمایز می کند، انتظار ندارند که کسی آنها را محکوم کند که مروج دیدگاه برتریجویانه غربی باشند یا در پی موجهسازی امپریالیسم غربی در آسیا. کسانی که در حوزه تاریخ حقوق تطبیقی مینویسند عادت به کار در حوزهای دارند که در آن نتیجه گیری های شان را بیان می کنند بدون این که آن ها را در قامت و لباس یک ار تو دو کسی ایدئولو ژیک مسلط ساز گار کر ده باشند.

در زمانه ای که اجماع بین المللی حامی نظام حقوقی بین المللی سازمان ملل است، نباید هیچ مانعی برای ارزیابی طرحهای حقوق بشر اسلامی و راهکارهای اسلامی کردن که بر حقوق بشر اثر می گذارند وجود داشته باشد که با ارجاع به قوانین حقوق بشر بین المللی که از آنها وام گرفته اند در پی تغییر آنها هستند. ارزیابی و سنجش طرحهای حقوق بشر اسلامی با توجه به پیشینه های بین المللی شان به نظر نمی رسد که قدم نهادن به یک میدان مین ایدئولوژیک باشد. در واقع، محقق غربی کشف می کند که ارجاع به قوانین بین المللی برای ارزیابی انتقادی طرحهای حقوق بشر اسلامی اغلب باعث واکنش های خصمانه و حملات گزنده ای می شود. کسانی که عزم شان را برای مشروعیت زدایی از ارزیابی انتقادی طرحهای حقوق بشر اسلامی جزم کرده اند، در توسل به تحریفهای غریب یا نشر بطلانهای رسوا برای بی اعتبار کردن نویسندگان این ارزیابی ها، تردید نمی کنند. [۴] این محیط خطر خیز شاید توضیح بدهد چرا ارزیابی های انتقادی از این نمی کنند. [۴] این محیط خطر خیز شاید توضیح بدهد چرا ارزیابی های انتقادی از این دست به آهستگی پدیدار می شوند. [۵]

🏞 ۴۴ اسلام و حقوق بشر

با توجه به اطلاعات نادرستی که منتشر شده، ضروری است که پاسخی مقدماتی به تلاشهای متعارفی داده شود که برای بیاعتبار ساختن انتقادها از طرحهای حقوق بشر اسلامی انجام می شود. خصومت با مقایسه علمی انتقادی قوانین حقوق بشر بین المللی و طرحهای حقوق بشر اسلامی، معمولا نشان دهنده پیش فرضهای بی پایه است. بسیاری از اسلام شناسان و سایر دانشجویان مطالعات خاورمیانه چنان در فضاهای دانشگاهی خود می آموزند که به این نتیجه می رسند که این مقایسه ها ذاتا رد کردنی هستند. آنها ممکن است به شیوه ای غیرانتقادی افکاری را جذب کنند که بسیاری از سخنگوهای گروهها و فقی خاورمیانه ای که جهان شمولی حقوق بشر را رد می کنند، مطرح می کنند. شاید وقتی که این افراد سخنانی را بیان می کنند که ظاهرا اعتراضهای فرهنگ –محور به نظام حقوق بشر سازمان ملل است، آنها تحت تاثیر قرار می گیرند و باورهای حقوق بشری را متاثر از مفاهیم غربی می دانند که در تضاد با سنت اسلامی هستند. محققانی که با جدیت در پی فهم رویکردهای خاورمیانه ای هستند شاید در استفاده از معیارهای بر گرفته از قوانین حقوق بشر بین المللی گریزان باشند از بیم این که انجام این کار ممکن است مانع فهم و شناخت جوامع خاورمیانه ای بر مبنای معیارهای خودشان باشد.

این تلقی که استفاده از قوانین حقوق بشر بین المللی در بر خورد با مشکلات دولتهای مسلمان نامناسب است، به دلایل متعددی برداشت خطایی است و محوری ترین این دلایل این است که این دولتها پذیرفته اند که ملزم به همان اصولی باشند که اکنون می خواهند از آنها عبور کنند. علاوه بر این، ارجاع دادن مر تب به مفاهیم حقوق بشر بین المللی، حتی از سوی مسلمانانی که با آنها مخالف اند، نشان می دهد که این مفاهیم هم اکنون آرام آرام بخشی از گفتار و اصطلاحاتی می شود که در درون جوامع مسلمان هنگام بحث درباره قوانین و سیاستها به کار می روند. چهرهای برجسته سیاسی در خاور میانه مرتبا به حقوق بشر در سخنرانی های شان ارجاع می دهند و آنها را در نظامهای بین المللی مدرن مفروض می گیرند. از دهه ۱۹۸۰، مسلمانان ادبیات مفصلی در زمینه مقایسه قوانین اسلامی، از جمله قوانین اسلامی جاری در کشورهای شان، و حقوق بشر بین المللی تولید کرده اند.

مردم ممکن است به انتقادهای گزینشی دولتهای غربی به نقض حقوق بشر در خاورمیانه، واکنشی منفی داشته باشند. مردم ممکن است با هدف رسیدن به رهیافتی متوازن، به طور واکنشی بحثهای دانشگاهی درباره کو تاهیهای رژیمهای خاورمیانهای را تحت عنوان تلاش برای منحرف کردن توجهها از پیشینه فاحش نقض حقوق بشر در تاریخ خود غرب، از جمله در زمینه شکنجه، نسل کشی، تعقیب و آزار دینی، نژادپرستی، تبعیض جنسی و برده داری و همچنین برخورد توهین آمیز با مسلمانان را در دوره استعمار

ببینند. بعضی، انتقادها از طرحهای حقوق بشر اسلامی را لزوما برخاسته از این میل می بینند که نشان داده شود سلطه غرب بر خاورمیانه در گذشته سود آور بوده است و به مداخلههای فعلی غرب مشروعیت داده شود.

بسیاری فرض میکنند که رابطهای ضروری میان پژوهشهای دانشگاهی منتقد نقصانهای حقوق بشر در خاورمیانه و استفاده لفاظانه آمریکا از گفتار حقوق بشر برای موجهسازی اقداماتی از قبیل حمله به افغانستان و عراق وجود دارد. پیش از این حملات، بیانیههای دولتی آمریکا از نقض حقوق بشر توسط طالبان و صدام حسین ابراز خشم کرده بو دند و از این ها رسما برای تو جیه ادعای آمریکا برای پر داختن به گسترش دمو کراسی و حقوق بشر در منطقه استفاده شده است. ادعاهای آمریکا مبنی بر این که اقدامشان به خاطر نگرانی از حقوق بشر جمعیتهای مظلوم افغانستان و عراق بوده است، تو خالی از آب در آمدند چون آمریکا نقضهای هولناک حقوق بشر از سوی دولتهایی در منطقه را که با راهبر دهای سیاست خارجی اش همکاری می کر دند نادیده گرفته است؛ اقدامات نظامی آمریکا و سوء مدیریتها به هزینه گزاف مرگ انسانهایی در میان همین مردم «آزادشده» تمام شد و زندانیان گرفتار آزارهای تکاندهندهای در اردوگاههایی شدند که بدون حتى ابتدايي ترين حفاظت از حقوق شان گرفتار حبس شده بودند. يس از فصل دیگری در تاریخ غرب که با طعن و ریشخند به نقصانهای حقوق بشر در کشورهای خاورمیانه برای توجیه مداخلات شان در منطقه اشاره می کنند، ناظران شاید بی اراده تمامی نوشتههای دانشگاهی مربوط به نقصانهای حقوق بشر در خاورمیانه را با سیاستهای کاخ سفيد مرتبط كنند.

این همراهسازی ها نا به جا هستند. حتی وقتی که دولت آمریکا – مانند بسیاری دولتهای دیگر – با ریشخند و طعن از زبان و گفتار حقوق بشر استفاده می کنند، نباید مانع از این شد که محققان و دانشوران غربی، اگر از استانداردهای واحدی و به طور سازگاری برای همه طرفها از جمله آمریکا استفاده می کنند، به ارزیابی مسائل حقوق بشر در جوامع خاورمیانه بپردازند. بالاخره، اگر قرار باشد پژوهش محققان درباره حقوق بشر در سایر کشورها صرفا به خاطر این که سیاستهای خارجی کشور خودشان ریاکارانه بوده است از اعتبار ساقط شود، باید بیشتر این مطالعات را منع کرد.

این استدلال که انتقادهای خصوصی از نحوه برخورد با حقوق بشر در محیطهای مسلمان همراستا با سیاستهای ریاکارانه دولتی است، استدلالی است به ویژه سست درباره این پژوهش چون شامل انتقادهایی از استفاده از اسلام برای انکار حقوق بشر توسط رژیمهایی می شود که یا متحد آمریکا بودهاند یا هستند. در خصوص اینها، ایالات

په ۴۶ اسلام و حقوق بشر

متحده آمریکا ریاکارانه عمل کرده است نه به معنای قضاوت چندان سخت گیرانهاش درباره کارنامه آنها بلکه درست برعکس – دولت آمریکا نقضهای حقوق بشر را توسط دولتهایی که اهمیت استراتژیک برایاش داشتهاند یا دوستاش بودهاند یا با آن همکاری کردهاند، نادیده گرفته است.

واشینگتن معمولا در قبال محکوم کردن علنی نقضهای حقوق بشر که ذیل عنوان اجرای قوانین اسلام توسط عربستان سعودی ـ که از ارزش مندترین متحدان آمریکاست ـ انجام مي شود، سكوت مي كند. ايالات متحده آمريكا قوي ترين يشتيبان نظامي و اقتصادي رژیم «ضیاء الحق» در پاکستان از زمان کو دتای او در سال ۱۹۷۷ تا زمان مرگ اش در سال ۱۹۸۸ بود و به نقضهای حقوق بشری که در برنامه اسلامی سازی او صورت می گرفت، اعتنای چندانی نمی کرد. در مورد سودان، آمریکا یکی از تکیه گاههای استوار دولت «جعفر نمیری» بین سالهای ۱۹۸۳ تا ۱۹۸۵ بو د زمانی که نمیری حرکت اسلامی سازی اش را آغاز کرده بود که آمادگیاش را برای تحمل نقض حقوق بشر را نشان می داد. دولت «ریگان» حتی استقبال گرمی از رییس جمهور نمیری در بهار سال ۱۹۸۵ در کاخ سفید داشت آن هم درست پس از این که نمیری دستور اعدام یک رهبر مذهبی صلحطلب هفتاد و شش ساله را به عنوان کافر داد. برنامه اسلامیسازی بار دیگر در سال ۱۹۸۹ پس از این که اسلام گرایان و «ژنرال عمر البشیر» به دسیسهای دولت منتخب را سرنگون کردند، از سر گرفته شد. کارنامه تاریک عمر البشیر در زمینه نقض حقوق بشر، از رژیم او رژیمی منفور ساخت تا وقتی که اظهار تمایل کرد که در جنگ علیه ترور همکاری کند که خود منجر به گرم شدن روابط میان دیکتاتور سودانی و دولت بوش دوم شد که مایل بود روشهای وایس گرای اسلامی سازی و فجایعی مانند نسل کشی و تجاوزهای دسته جمعی را در ازای تامین همکاری سودانی ها نادیده بگیرد.

علاوه بر این، وقتی گروههای افغان با نیروهای شوروی می جنگیدند و هدفشان ایجاد افغانستانی با دولتی اسلامی بود، به حقوق بشر بی اعتنایی نشان دادند، هم چنان حمایت آمریکا از حرکتشان ادامه پیدا کرد. به رغم نقضهای هولناکی که در پوشش اجرای قوانین اسلام توسط طالبان انجام می شد، طرحهای خط لوله UNOCAL که در سراسر قلمرو افغانستان قرار بود ایجاد شود و سایر دغدغههای استراتژیک باعث انفعال و سکوت آمریکا در قبال محکوم کردن طالبان شد.[۶] این وضع پس از یازدهم سپتامبر و سکوت آمریکا در قبال محکوم از تروریستهای القاعده شد، تغییر کرد.

مواردی از این دست به ما یادآوری می کنند که ادعاهایی مبنی بر این که دولت آمریکا در زمینه نقضهای حقوق بشر مرتبط با اجرای قوانین اسلامی سخت گیری ویژهای می کند، بی اساس است؛ سیاست آمریکا اغلب کم اهمیت جلوه دادن این نقض ها بوده است مادامی که رژیم در گیر در خدمت منافع آمریکا باشد. در نتیجه، نقد و ارزیابی همساز از کارنامههای حقوق بشری به دشواری در راستا و مرتبط با سیاستهای آمریکاست که در قبال نقض حقوق بشر در خاورمیانه به شیوهای سیاسی عمل کرده است.

هوشیاری درباره ارتباط میان ارزیابیهای انتقادی از نهادهای اسلامی و پروژههای امپریالیستی زیر نفود موثر اثر بنیادین «ادوارد سعید»، یعنی «اورینتالیسم»، شدت پیدا کرده است.[۷] سعید، در این کتاب استدلال می کند که بیشتر پژوهشهای غربی درباره شرق، یعنی خاورمیانه مسلمان، با روحیهی پژوهش علمی انجام نشده است بلکه مبتنی بر فرضی نژادپرستانه از برتری بنیادین غرب و حقارت شرقیهاست. از نظر سعید، اورینتالیستها، با ایجاد تمایزی نازدودنی میان شرق و غرب، بشریت مشترک انسانها در غرب و شرق را به پرده ابهام راندهاند و در نتیجه شرقیها را به شیوهای انسانیتزدایی کردهاند که در خدمت اهداف امپریالیسم غربی باشد.

ادوارد سعید حقوق دان نبود و پژوهشهای گسترده اروپاییان را روی حقوق اسلامی در هنگامی که امپریالیسم اروپایی در اوج قدرتاش بود، بررسی نکرده بود، اما دستیاران و هم فکران او اغلب استدلالهای او را گسترش دادهاند تا شامل حوزه پژوهش حقوقی نیز بشود. اثر سعید لوازم و پیامدهایی برای مطالعه حقوق در کشورهای مسلمان دارد اما نه لزوما نتایجی که به طور معمول از آنها گرفته می شود. [۸] هر چند سعید هر گز تظاهر نکرده است که تمامی بررسی های انتقادی از نهادهای اسلامی آلوده به تعصبات اورینالیستی هستند، شاگردان و مریدان او اغلب تمایل دارند که این نتیجه را از کتاب او بگیرند. پیامد این وضع این است که آنها ممکن است شتاب زده تحلیل های تطبیقی از حقوق اسلامی و قوانین بینالمللی را محکوم کنند – که این آخری با غرب مترادف دانسته می شود – و نتیجه بگیرند که راهنمای این طرحها، تعصبات و جانب داری های دانستی است.

واقعیت این است که جهان شمول دانستن حقوق بشر بین المللی، مسلتزم این نکته است که مردم در غرب و شرق همگی بشریت واحد و مشتر کی دارند و همه به یک اندازه سزاوار داشتن حقوق و آزادی های برابر هستند. چنان که انتقاد تند بین المللی از روش های برخورد فوق العاده آمریکا و سوء برخورد آمریکا با مسلمانانی که به ظن دست داشتن در تروریسم یا شورش نشان داده است، می توان به قوانین حقوق بشر بین المللی در برابر قدرت های غربی که منکر حقوق بشر مسلمان ها هستند، اتکا کرد. علاوه بر این،

🏞 ۴۸ اسلام و حقوق بشر

اعتقاد داشتن به این که حقوق بشر بین المللی ذاتا در تضاد با ارزش های جوامع مسلمان است به معنای پذیرفتن این تصور گوهری اورینتالیستی است که مفاهیم و مقولههایی که در غرب برای فهم جوامع و فرهنگها استفاده می شوند، در شرق بلاموضوع و فاقد کاربرد هستند. باور داشتن به این که اسلام «شرقی ها» را از ادعا کردن همان حقوق و آزادی های مردم غرب کنار می گذارد، مترادف است با متعهد ساختن خود به استمرار همان چیزی که ادوارد سعید آن را اصلی اورینتالیستی می دید که مبنی بر آن اسلام یک نظام صلب و یکدست است که بر جامعه شرقی سلطه دارد و یکپارچگی و استمرار آن نباید با مداخلههایی خارجی مثل افکار دمو کراتیک و حقوق بشر به خطر بیفتد.[۹] کسانی که اعلام می کنند که مقایسه حقوق بین المللی و قوانین اسلامی در ار تباط با حقوق بشر اورینتالیستی هستند، تلویحا همان موضع نخبه گرا را به عنوان نسبیت گرایانی فرهنگی اورینتالیستی هستند، تلویحا همان موضع نخبه گرا را به عنوان نسبیت گرایانی فرهنگی بین المللی حق انحصاری اعضای جوامع غربی است. در نتیجه، این عده این پیام سعید را بین المللی حق انحصاری اعضای جوامع غربی است. در نتیجه، این عده این پیام سعید را که نباید اجازه داد مقولههایی مثل «اسلام» و «شرقی» بشریت مشترک انسانها در شرق و غربی را تحت الشعاع قرار دهد، تحریف می کنند.[۱۹]

خوشبختانه، با گذشت زمان، فضایی که مانع از این می شد که پژوهش دانشگاهی حقوق بشر بین المللی را در جوامع خاورمیانه نیز دارای موضوعیت بداند، بهبود پیدا کرده است.[۱۱]اکنون که شمار بیشتری از مسلمان فریاد آزادی خواهی دمو کراتیک سر داده اند و حکومتهای شان را به نقض قوانین حقوق بشر بین المللی محکوم کرده اند، این استد لال که انتقاد از استفاده دولتها از منطق اسلامی برای شانه خالی کردن از تعهدات شان تحت قوانین حقوق بشر بین المللی مترادف با ترویج ایدئولوژیهای اورینتالیستی و خدمت به امپریالیسم غربی است، سخت تر شده است.

#### نسبیت گرایی فرهنگی

کانون بسیاری از تلاشها برای مشروعیتزدایی از مقایسه قوانین اسلامی و قوانین بین المللی باورهایی است مبنی بر این که چنین مقایسههایی ناقض ارکان نسبیت گرایی فرهنگی است. همه نسبیت گرایان فرهنگی به شیوهای مشابهی با مسأله برخورد نمی کنند، اما به طور کلی تمایل دارند که بر این فکر صحه بگذارند که تمام ارزشها و اصول مقید به فرهنگاند و هیچ معیار جهانی وجود ندارد که ورای اختلافها و شکافهای فرهنگی جاری و صادق باشد. در نتیجه آنها منکر مشروعیت استفاده از معیارهای بیگانه برای داوری درباره یک فرهنگ هستند و به طور مشخص هر گونه استفاده از معیارهای

برگرفته از فرهنگ غربی را برای قضاوت درباره نهادهای فرهنگهای غیر غربی رد می کنند. برای نسبیت گرایان فرهنگی، مقایسه های سنجش گرانه از آنچه که تحت لوای فرهنگ اسلامی رخ می دهد با استفاده از حقوق بشر بین المللی ناروا شمرده می شوند.

آدمی با این ادعاها برخورد می کند که قوانین بینالمللی آلوده به «چشماندازهای سخت گیرانه و انحصاری غربی» هستند.[۱۲] مردم ممکن است بر اساس این نوع مساویسازی – حقوق بشر با ارزشهای ممیزه غربی، با این فکر که حقوق بشر بینالمللی باید جهانشمول باشد مخالفت کنند.[۱۳] بنا به باور نسبیت گرایان فرهنگی، تحمیل اصول بر گرفته از اعلامیه جهانی حقوق بشر بر جوامع غیر غربی متضمن «شوونیسم اخلاقی و جانبداری قومیت محور است. [۱۴] مشوق این دیدگاهها، این واقعیت است که بسیاری از دولتهای خاورمیانه صریحا خاص گرایی فرهنگی شان را به عنوان مبنای عدم همراهی شان با قوانین حقوق بشر بینالمللی ذکر دهاند.

در جاهایی که نسبیت گرایی فرهنگی منجر به تمکین به ادعاهایی می شود که خاص گرایی فرهنگی توجیه عدم همراهی با حقوق بشر است، تحلیل دچار سردر گمی می شود. از یک جهت، نسبیت گرایی فرهنگی مفهومی نیست که توسط متخصصان حقوقی در زمینه هایی تدوین شده باشد که قوانین توسط دولت های مدرن اعلام می شوند. نسبیت گرایی فرهنگی اصلی است که از حوزه هایی مثل مردم شناسی فرهنگی و فلسفه اخلاق بر آمده است. [10] این توجیه محل شک و تردید است که تعمیم نسبیت گرایی فرهنگی به حوزه به چالش گرفتن قوانین بین المللی با مشارکت دولت های عضو سازمان ملل در اطراف جهان ایجاد شده است.

افرادی که گرایش نسبیت گرایی فرهنگی دارند از اظهاراتی از قبیل بیانات «سعید رجایی خراسانی»، نماینده وقت ایران در سازمان ملل در سال ۱۹۸۴، احساس راحتی و آرامش می کنند که خاص گرایی فرهنگی ایران را سپری برای جمهوری اسلامی در برابر اتهامات نقض حقوق بشر ذکر کرد. استدلال او مبنی بر این که معیارهای بینالمللی را نمی توان برای داوری درباره کارنامه حقوق بشر ایران به کار برد، به صورت زیر بازنویسی شده است:

نظم جدید سیاسی... در هماهنگی و توازن کامل به عمیق ترین اعتقادات اخلاقی و دینی مردم بود و در نتیجه بهترین نماینده عقاید سنتی، فرهنگی، اخلاقی و دینی جامعه ایران. این نظم سیاسی هیچ اتوریته ای را جز قانون اسلام به رسمیت نمی شناسد... کنوانسیونها، اعلامیه ها و قطعنامه ها و تصمیم های سازمانهای

🍫 ۵۰

بین المللی که مغایر با اسلام باشند، هیچ اعتباری برای جمهوری اسلامی ایران ندارند... اعلامیه جهانی حقوق بشر که نماینده درک سکولار از سنت یهودی-مسیحی است، توسط مسلمانان قابل اجرا نیست و مطابق با نظام ارزشی به رسمیت شناخته شده از سوی جمهوری اسلامی ایران نیست؛ در نتیجه، کشور او تردیدی در عدول از تمهیدات آن ندارد.[۱۶]

می توان مشاهده کرد که رجایی خراسانی چگونه موضع رژیم ایران را در انکار اتوریته قانون حقوق بشر بین المللی مترادف با برقراری قانون اسلامی و ارزشها و فرهنگ سنتی ایران می داند. او طوری سخن گفته است که وقتی مسأله سیاست دولت است، انگار پای عقاید دینی ایرانیان در میان است. بیانیههای مشابهی که به خاص گرایی فرهنگی ارجاع می دهند توسط سخنگویان دولتی دیگر در مکانهای بین المللی در تلاش برای دفاع از کارنامه دولتی در استنکاف از موازین حقوق بشر استفاده شده است و همه فرض می کنند که نقض حقوق بشر اگر ذیل تجلیات خاص گرایی فرهنگی باشد، ورای نقد است. [17]

مخاطبانی وجود دارند که از ادعاهایی از قبیل ادعاهای رجایی خراسانی استقبال می کنند و حاضرند بپذیرند که روشهای دولتی که زیر عنوان اجرای اسلامی پیاده می شوند، نباید به عنوان نقض حقوق بشر محکوم شوند. نمونهای از آن را می توان در مقالهای از سال ۲۰۰۱ یافت که در آن مکاتباتی ایمیلی از بحثی آنلاین درباره مقررات پوشش اسلامی مقامات ایرانی در میان مردمی بازنشر شده است که به منطقه خلیج فارس علاقه دارند و پیشینههایی مختلف دارند.[۱۸] بحثها - که در نسخه منتشر شده شان به شدت ویرایش شدهاند - وقتی در گرفتند که یکی از مفسران ادعا کرده بود که دولت ایران مروج حقوق زنان است و استدلال کرده بود که مقررات پوشش اسلامی دولتی منعکس کننده گزینه مرجح و مقبول زنان ایرانی است. این اظهار نظر و بسیاری دیگر در این گفتو گوها شواهد فراوانی را نادیده می گرفت مبنی بر این که حاکمان ایران با حقوق زنان دشمنی دارند و مقررات پوشش اسلامی با مقاومت سخت بخش بزرگی از زنان ایرانی مواجه می شود تا جایی که افراطیون مجبور به توسل به روشهای سخت گیرانه پلیسی و تنبیههای جزایی سخت برای بازدارندگی در برابر عدول از اینها می شوند.

همان طور که این گفتو گوها نشان می دهد، بسیاری از متخصصان زبده خاورمیانه تنها به ظاهر ادعای رژیم ایران اکتفا کردهاند که سیاستهای تحمیل شده و اجباری شان نماینده عقاید اسلامی و فرهنگ ایرانی است؛ انگار واکنشها و مقاومت زنان مسلمان

ایرانی به حساب نمی آید. این موضع که بروز سرپیچی زنان ایرانی از اجبار به تبعیت از پوشش دولتی را هنگام ترک منزلشان کم اهمیت تلقی می کند، با این تمایل عمومی مرتبط است که به طور خود کار به تصویری که دولتها از فرهنگ می دهند تمکین کنند و آرمانهای مردم خاورمیانه را برای برخورداری از حقوق بشر به اندازه سایر مردم جهان دست کم بگیرند.[۱۹]

ناظرانی که به آسانی ادعاهای دولت ایران را میپذیرند که برای سیاستهایاش مستند اسلامی دارد و سیاستهایاش منعکس کننده باورهای مردمی است، این نکته را در نظر نمی گیرند که چرا برای اجرای این سیاستها، ایران باید متوسل به راههایی از قبیل تهدید، کتک زدن، جریمه، زندان، شکنجه، قتلهای فرا-قضایی و اعدام شود. در جاهایی که دولتها باید بر روشهای سخت گیرانه و خشونت برای تنفیذ مقررات و معیارها متوسل شوند، این معیارها نمی توانند منعکس کننده سنت اصیل باشند. سنت اصیل به استناد و اصالت خودش خود را تحمیل می کند و امری هنجاری است چون خود واجد اتوریته است.[۲۰] به این ترتیب، سنت اصیل به طور خودکار این گونه تلقی می شود؛ چنان که در خاورمیانه می توان دید که پوشش سنتی به طور داوطلبانه توسط بسیاری از مردان و زنان به عنوان تجلی هویت فرهنگی شان استفاده می شود. در مقابل، مقررات اسلام رسمی ایران، که برای لازم الاجرا بودن متکی بر روشهای پلیسی دولتی است، بیشتر نزدیک به «سنت گرایی» یا ایدئولوژی سنت است.

موضع دولتهای خاورمیانه تکامل پیدا کرده است؛ این دولتها از تبیین مواضعی از قبیل مواضع رجایی خراسانی که صراحتا حقوق بشر را تحقیر می کند فاصله گرفتهاند و در عوض در پی متقاعد کردن جامعه بین المللی به این نکتهاند که درخواست آنها برای احترام به فرهنگ اسلامی سازگار با تمسک به قوانین حقوق بشر بین المللی است. در کنفرانس جهانی حقوق بشر سال ۱۹۹۳ در وین، ایران و عربستان سعودی بر پذیرفتن دیدگاههای اسلامی درباره حقوق بشر اصرار کردند؛ اما به جای تاکید بر خاص گرایی فرهنگی، نوعی جهان شمولی مبهم و موجه از حقوق بشر را پیشنهاد کردند.

مثلا هنگام صحبت کردن در کنفرانس، وزیر خارجه سعودی گفت که قوانین اسلام «یک نظام جامع از حقوق بشر جهانشمول» را تمهید می کند. او گفت که می پذیرد که اصول و اهداف حقوق بشر «ماهیتی جهانشمول» دارند، و صرفا این پیش بینی احتیاطی را افزود که در کاربرد آنها لازم است که «به تنوع جوامع توجه شود و پیشینههای مختلف تاریخی، فرهنگی، دینی و حقوقی آنها در نظر گرفته شود.»[۲۱] او تلاش نکرد که از مواضع واقعی عربستان سعودی دفاع کند که متضمن این ادعاهاست که اسلام

🎝 ۵۲ 🕹 سالام و حقوق بشر

تایید کننده ی مطلق گرایی سلطنتی است، تبعیض جنسیتی را لازم می داند و مجازات اعدام را برای برخورد با جادو گری روا می داند.

ریس هیأت ایرانی در کنفرانس نیز پشتیبانی لفظیاش را از اصل جهانشمولی ابراز کرد و منکر این شد که تعالیم دینی ارزش افراد را در پای رفاه جامعه قربانی می کند. او استدلال کرد که رهیافتی چندوجهی به حقوق - یعنی رهیافتی که معیارهای اسلامی را نیز مورد توجه قرار دهد - می تواند «زمینه بهتری را برای تحقق کامل حقوق بشر فراهم کند» و استدلال کرد که «با تکیه بر غنا و تجربه همه فرهنگها و به ویژه آنها که مبتنی بر ادیان الهی هستند، منطقا می تواند به غنای مفاهیم حقوق بشر کمک کند.»[۲۲] به این ترتیب، هیأت ایرانی ادعا کرد که گنجاندن اصول اسلامی به سود حقوق بشر خواهد بود. یس از بحث هایی بر سر جهان شمولی حقوق بشر، اعلامیه وین و برنامهی عملی که در یایان کنفرانس صادر شد ابراز داشت که «ماهیت جهان شمولی این حقوق و آزادی ها فوق چون و چراست.» اما این اعلامیه تبصره مبهمی را نیز درج کرده است که توصیه می کند که «اهمیت ویژگیهای خاص ملی و منطقهای و سایر بیشینههای تاریخی، فرهنگی و دینی را نیز باید مد نظر داشت.» این ابهام در اعلامیه نهایی باید مایه خشنودی بسیاری از کشورها مثل ایران و عربستان سعودی شده باشد، که ظاهرا به این نتیجه رسیده بودند که قانون حقوق بشر بین المللی آن مایه از مشروعیت را فراهم کرده بوده که دست کم وقتی با مخاطبانی بین المللی مواجه می شود، این کشورها ناگزیر به پنهان نگه داشتن خصومت شان می شوند و اسلام را مکمل جهان شمولی حقوق بشر اعلام می کنند. این یعنی باورمندان به نسبیت گرایی فرهنگی که تایید سخنانشان را در نظرهای خصمانه رجایی خراسانی در سال ۱۹۸۴ می دیدند اکنون باید با بیانیه هایی دولتی سر شاخ شوند که بسیار سنجیده تر و

اخیرا، دولتهایی که در پی استفاده از فرهنگها به عنوان مستمسکی برای عدم تکمین به قوانین حقوق بشر بین المللی بودهاند به ائتلافهایی پیوستهاند تا با راه انداختن حرکتهایی تضمین کنند که در نظام حقوق بشر سازمان ملل وزن بیشتری به ارزشهای سنتی داده شود ـ اما بر مبنای ادعاهایی که انجام چنین کاری باعث تقویت حقوق بشر می شود. سازمان همکاری اسلامی، که به طور فزایندهای در پی ترویج مواضعی در سازمان ملل بوده است که مواضعی اسلامی تصویر می شوند، هماهنگ کننده ی مواضعی بوده است که دولتهای عضوش، که اکنون به طور معمول در یک بلوک رأی می دهند، اتخاذ کردهاند. در سال ۲۰۰۹، جناح سازمان همکاری اسلامی در شورای حقوق بشر سازمان ملل از قطعنامهای حمایت کرد که توسط روسیه پیشنهاد شده بود و خواستار

ترویج مطالعه «ارزشهای سنتی» بود و ادعا می کرد که «فهم بهتر از ارزشهای سنتی نوع بشر که شالوده هنجارها و معیارهای حقوق بشر بینالمللی هستند، می تواند در پیشبرد و حفظ حقوق بشر و آزادیهای اساسی سهم داشته باشد.»[۲۳]

با توجه به این که این قطعنامه را روسیه پیشنهاد کرده است، کشوری که در آن کلیسای ارتودوکس از نوقوت یافته از حقوق بشر انتقاد کرده و آن را مغایر با ارزشهای دینی خوانده است، و این که این قطعنامه مورد حمایت بسیاری از کشورهایی است که مشهور به انزجار از حقوق بشر هستند، می توان پیش بینی کرد که ارزشهای سنتی می توانند علیه حقوق بشر به کار گرفته شوند. خطرات بالقوهای که این قطعنامه می تواند داشته باشد در اظهار نظرهای سازمان غیردولتی حقوق بشری زنان، «زنانی که تحت قوانین مسلمانی زندگی می کنند» (WLUML) برجسته شده اند که گروهی است با تجربه و تخصص در زمینه تمسک به اسلام برای انکار حقوق بشری زنان. این سازمان متذکر شده است که:

ترویج ارزشهای سنتی لزوما به معنای دفاع از هنجاری پدرسالارانه نیست؛ مدافعان حقوق زن/انسان دیر زمانی است که در پی بازپسگیری سنتها و فرهنگها از خوراکدهندگان ایدئولوژیهای بنیادگرا و واکنشی بودهاند. اما این قطعنامه فرض می کند که «ارزشهای سنتی» ناگزیر سهمی مثبت در حقوق بشر دارند؛ در این قطعنامه به هیچ رو اذعان به این نکته نیست که از «ارزشهای سنتی» مکررا برای توجیه نقض حقوق بشر استفاده می شود.

روسیه هنگام ارائه پیش نویس قطع نامه، از تعریف «ارزشهای سنتی» یا توضیح معنای آنها امتناع کرد. تنها ما نیستیم که بیم آن داریم که این «ارزشهای سنتی» ممکن است که مستمسکی شوند برای تعرض به زنان، اقلیتهای جنسی و سایر گروههای آسیب پذیر. در واقع، بسیاری از ابزارها و قطع نامههای سازمان ملل این نکته را به رسمیت می شناسند که ممکن است از سنت و فرهنگ برای نقض حقوق جهانی بشر استفاده شود.[۲۴]

دولتهای خاورمیانه به این نتیجه رسیدهاند که باید کوشش کنند تا تبدیل به بازیگرانی مهم در نظام حقوق بشر سازمان ملل شوند و از درون برای دست کاری آن کار کنند. برای رسیدن به این هدف، دولتهایی که کارنامه حقوق بشری تاسفباری دارند مثل ایران و عربستان سعودی، کوشش کردهاند که در لباس احترام به حقوق بشر

<sup>1.</sup> Women Living under Muslim Laws

♦ ۵۴ اسلام و حقوق بشر

ظاهر شوند تا در شورای حقوق بشر سازمان ملل کرسی هایی به دست بیاورند. دیپلماسی در مورد عربستان سعودی موفق بود و سعودی ها را قادر ساخت که یک کرسی به دست بیاورند و سال ها آن را حفظ کنند، اما ایران با مقاومت های زیادی مواجه شد و در آوریل سال ۲۰۱۰ شاهد شکست تلاش اش بود. در سال ۲۰۱۰، در یک موضع گیری حیرت آور مغایر با موضع سال ۱۹۸۴، «محمد جواد لاریجانی»، دبیر کل شورای عالی حقوق بشر ایران، به شورای حقوق بشر سازمان ملل گفت که ایران مروج و مدافع حقوق بشر است و انتقادهای غربی از کارنامه ایران بی اساس است. [۲۵] چنان که پیچ و خمهای تصویری که ایران از نحوه اثر گذاری فرهنگ اسلامی بر برخوردش با حقوق بشر نشان می دهد، مواضع دولتی درباره اسلام و حقوق بشر به نظر می رسد که محصول محاسبات متغیر سیاسی دولت است و نباید مترادف با فرهنگ انگاشته شود.

#### مسلمانان نسبیت گرایی فرهنگی را به چالش می گیرند

نسبیت گرایان فرهنگی تمایل دارند که مواضع مسلمانانی را که از جهانشمولی حقوق بشر دفاع می کنند و اعتراض می کنند که از اسلام سوء استفاده می شود تا آنها را از حقوق شان محروم کند، قبیح بشمارند. در عین حال، این مواضع روز به روز با قوت پیشتری مطرح می شوند و نادیده گرفتن آنها دشوار تر شده است.

چنان که جنبش حقوق بشری رو به رشد در جهان مسلمان نشان داده است، بسیاری از مسلمانان معتقدند که اسلام و حقوق بشر می توانند با موفقیت ممزوج شوند و حتی این موضع را می گیرند که اسلام مقوم و مؤید حقوق بشر است.[۲۶] مسلمانانی که از تعابیر و اصطلاحات مدرن حقوق بشری استفاده نمی کنند اغلب رویکردهایی را نشان می دهند که پرده از باورشان به آرمانهای بنیادی آن بر می دارد که معتقد است عدالت، برابری و احترام به جان و کرامت آدمی چنان در زمره اصول اسلام هستند که نظامی که نتواند برای این ها احترام قائل شود، نمی تواند ساز گار با اسلام باشد.

کنشگران حقوق بشر در خاورمیانه سرسختانه طرفدار تمسک به قانون حقوق بشر بین المللی بودهاند. یک نمونهاش، اعلامیه کاز ابلانکاست که توسط « نخستین کنفرانس بین المللی جنبش حقوق بشر عرب» تولید شده است که در کاز ابلانکا مراکش، از ۲۳ تا ک۵ آوریل ۱۹۹۹ بر گزار شد. این اعلامیه شامل بیانیهای بود که منعکس کننده دیدگاههای کنشگران حقوق بشر خاورمیانه است با این مضمون که «تنها مرجع مورد اشاره» قانون حقوق بشر بین المللی است و بر جهان شمولی حقوق بشر تاکید دارد. علاوه بر این، این اعلامیه «هر گونه تلاشی را برای استفاده از مختصات تمدنی یا دینی برای به چالش گرفتن

جهان شمولی حقوق بشر» رد می کند.[۲۷]

مطالبات برخورداری از حقوق بشر تمهید شده در قانون بینالمللی در کنفرانسی در سال ۲۰۰۳ در بیروت مطرح شدند که توسط مؤسسه مطالعات حقوق بشر قاهره (CIHRS) با همکاری «انجمن دفاع از حقوق و آزادیها»، تدارک دیده شده بود. در این کنفرانس شرکت کنندگان متنوعی از میان سازمانهای غیردولتی عرب و بینالمللی، دانشگاهیان و متخصصان دیگر و نمایندگانی از نهادهای دولتی و بینالمللی خاورمیانه و اروپا حضور داشتند. نتیجه این کنفرانس «اعلامیه بیروت درباره حفاظت منطقهای حقوق بشر در جهان عرب» بود که بر جهانشمولی حقوق بشر تاکید داشت و اصل ۳ آن، شامل نفی بی قید و شرط هر گونه استفاده از «فرهنگ» یا «اسلام» برای محدود و مقید کردن حقوق بشر بود و ابراز می داشت که:

مختصات و ویژگیهای تمدنی یا دینی نباید به عنوان بهانه و مستمسکی برای تردیدآفرینی درباره جهانشمولی حقوق بشر و زیر سوال بردن آن به کار برده شود. «ویژگیها»یی که سزاوار ارج نهادن هستند، مواردی هستند که باعث می شود یک شهروند حس کرامت و برابری داشته باشد و باعث غنای فرهنگ و زندگیاش شوند، و مروج مشارکت او در امور عمومی کشورش شوند. تاکید بر اصول روادار اسلام و ادیان به طور کلی نباید در تعارض کاذبی با اصول حقوق بشر قرار داده شود. این کنفرانس نسبت به تمسک به برداشتهای کهن از اسلام هشدار می دهد که اسلام را تحریف می کنند و به مسلمانان توهین می کنند و منجر به نقض حقوق بشر می شوند به ویژه وقتی که زنان را جدا می کنند و مانع آزادی اندیشه، باور، هنر خلاق، ادبیات و پژوهش علمی می شوند.[۲۸]

حقوق دان برجسته حقوق بشر ایرانی، «شیرین عبادی»، نیز که به خاطر کار شجاعانه اش در شرایطی خطر خیز برای پیشبرد حقوق بشر، جایزه صلح نوبل در سال ۲۰۰۳ را دریافت کرد، افکار مشابهی دارد. در جریان مصاحبه ای که در سال ۲۰۰۴ با او انجام شده است، او مدعی ساز گاری بین اسلام و حقوق بشر است و توضیح می دهد که هدف او این است که نشان دهد که دولتهایی که حقوق بشر را به نام اسلام نقض کرده اند از اسلام سوء استفاده می کنند.[۲۹] وقتی از او درباره این ادعا که قانون حقوق بشر بین المللی «غربی تر» از آن است که با پذیرش مسلمانان مواجه شود می پرسند، عبادی پاسخ می دهد:

فکر نسبیت گرایی فرهنگی چیزی نیست جز بهانهای برای نقض حقوق بشر. حقوق بشر حاصل تمدنهای مختلف است... کسانی که به نسبیت گرایی فرهنگی 🎝 ۵۶ اسلام و حقوق بشر

تمسک می جویند در واقع دارند از آن به عنوان مستمسکی برای نقض حقوق بشر استفاده می کنند و می کوشند نقابی فرهنگی بر چهره کاری که می کنند قرار دهند. آنها استدلال می کنند که نسبیت گرایی فرهنگی مانع از این می شود که ما حقوق بشر را پیاده کنیم. این بهانه ای بیش نیست. حقوق بشر، معیاری جهان شمول است و جزیی از همه ادیان و تمدنهاست. [۳۰]

نسبیت گرایان فرهنگی ممکن است دیدگاههای مسلمانانی مثل عبادی را رد کنند که از حقوق بشر بین المللی دفاع می کنند و آنها را بیش از اندازه غربزده تلقی کنند یا حتی خیلی شدیدتر، دفاع آنها را خیانت فرهنگی بنامند. نسبیت گرایان فرهنگی با این کار به تمایلات اورینتالیستی خود پشت می کنند که، چنان که در بالا ذکر آن رفت، باعث می شود که مردم شرق و غرب را واجد طبیعتهایی ذاتا متفاوت بدانند و چنین فکر کنند که برگرفتن عقاید و نهادهای مدرن توسط افرادی که شرقی طبقهبندی می شوند به نحوی نامتناسب و غیرطبیعی است.[۳]

ذهنیت نسبیت گرایی فرهنگی بسیاری از غربیان را شرطی می کند که فرض کنند «بومیان» به نظامهایی که غربیها ظالمانه می دانند راضی و قانع هستند. چنان که ناظری آرژانتینی درباره رویکردهای نسبیت گرایان فرهنگی متذکر شده است، موضع نسبیت گرایان فرهنگی تلویحا می گوید که:

شاید بشود کشورهایی را که از دل سنت غربی بر نیامدهاند از تمکین کردن به قانون بین المللی حقوق بشر معذور داشت. این نظریه نخبه گرایانه حقوق بشر برای باور است که حقوق بشر برای غرب خوب است ولی برای بیشتر دنیای غیرغربی خوب نیست. حیرت آور این که این نظریه نخبه گرایانه حقوق بشر در غرب دمو کراتیک بسیار محبوب است نه تنها در حلقه های محافظه کاران بلکه حتی، دمو کراتیک بسیار محبوب است نه تنها در حلقه های محافظه کاران بلکه حتی، نخبه گرایی ارتباط تنگاتنگی با استعمار گری دارد، که مردم عقب افتاده نمی توانند بر خودشان حکومت کنند و دمو کراسی تنها برای فرهنگ های فرادست جواب می دهد. نسخه چپ گرایانه اش، که اغلب از سوی لیبرال هایی تبیین می شود که نماینده حقوق مدنی در کشورهای غربی هستند ولی حامی دیکتاتوری های نماینده حقوق مدنی در کشورهای غربی هستند ولی حامی دیکتاتوری های فرهنگی و حق تعیین سرنوشت سیاسی کشورهای جهان سوم با راوداری و احترام فرهنگی و حق تعیین سرنوشت سیاسی کشورهای جهان سوم با راوداری و احترام برخورد کنیم (هر چند البته به ندرت خود مردم تصمیم می گیرند که دیکتاتور

داشته باشند و اغلب دیکتاتورها به جای آنها تصمیم می گیرند).

موضع دانشوران نسبیت گرایی که مدافع حقوق بشر هستند، نمونهای بلیغ از نخبه گرایی نقاب دار را نشان می دهد. چنین افرادی خود را بر سر دو راهی محالی می بینند. از یک سو نگران تبیین یک معیار حقوق بشر بین المللی هستند و از سوی دیگر می خواهند به خویش فرمایی فرهنگهای خاص احترام بگذارند. نتیجهاش هشداری مبهم علیه «قومیت محور گرایی» است، و پیشنهادهایی با نیت خیر که نسبت به دولتهای استبدادی با ملایمت و احترام برخورد می کند و در برابر رنج انسانی نگرانی کافی ندارد. از آن رو که پیامد هر نسخه از این نخبه گرایی برخورداری از حقوق بشر را دارند، این نظریه از بنیاد، غیراخلاقی و سرشار از برمایههایی نژاد پرستانه است.[۳۲]

در مواردی که ارزشهای سنتی به طور گزینشی برای اهداف سیاسی توسط دولتها استفاده و دست کاری می شوند، سخنان «جک دانلی» شایسته توجه است. او هشدار داده است که «در کنار به رسمیت شناختن ادعاهای مشروع حق تعیین سرنوشت و نسبیت فرهنگی، باید نسبت به دست کاری ریشخند گرانه یک فرهنگ گذشتهی در حال احتضار، از دست رفته یا اساطیری نیز هشیار باشیم» و پیشنهاد کرده است که آنچه به عنوان فرهنگ «سنتی» تصویر می شود چه بسا در واقع بازتاب دوپیوندی سردر گم کننده ای باشد: امروزه در جهان سوم، بسیار بیش از آنچه که نباید رخ بدهد، شاهد جوامعیی دو گانه هستیم و روشهایی چهل تکه که در زمینه سازی در هم آمیختن شیوههای آشتی ناپذیر قدیم و جدید هستند. به جای مقاومت فرهنگ سنتی در برابر مداخلات مدرن، یا حتی پدید آمدن فرهنگها و ارزشهای تلفیقی، معمولا به جای آن شاهد یک غربزدگی مختل کننده و ناتمام، سردر گمی فرهنگی یا استقبال شورمندانه از روشها و ارزشهای «مدرن» هستیم.[۳۳]

به نظر می رسد که نسبیت گرایان فرهنگی به این نکته توجهی نکر ده اند و وضعیتهایی را تصور می کنند که یک غربی قومیت محور در گیر محکوم کردن سنتهای «وحشیانه» در میان مردم به اصطلاح «بدوی» در جوامعیی است که به شیوه های کهن زندگی چسبیده اند. در واقع، این نوع از نسبیت گرایی فرهنگی که خواهان این است که مردم در جوامع توسعه یافته از توهین به جوامع سنتی با فرهنگ نادر بازمانده از قدیم که نمی توانند از

<sup>1.</sup> Jack Donelly

🎝 ۵۸ کم اسلام و حقوق بشر

حقوق بشر بر اساس معیارهای مدرن بین المللی دفاع کنند بپرهیزند، به نظر موجه می رسد. دلیل زیادی وجود ندارد برای این که کسی بخواهد آن توازن تا هم اکنون به مخاطره افتاده چند جامعه معدود را که تاکنون توانسته اند در برابر هجوم جهانی شدن مقاومت کنند و در پی این بوده اند که میراثهای متمایز خود را حفظ کنند بر هم بزند. نظامهای اجتماعی در روستاهای دور افتاده در کوهستانها یا اعماق جنگلها، سلسله مراتب یک سکونت گاه دورافتاده ی واحه ای، یا مراسم قبایل بادیه نشینی که تقلا می کنند در شرایط دشوار تنها زنده بمانند ممکن است با آرمانهای اعلامیه جهانی حقوق بشر سازگار نباشد، اما این جوامع ممکن است محیط انسانی تر بهتری را برای اعضای شان فراهم کنند تا جوامع دولتی بزرگ تر پیرامون آنها. وقتی طرحهای حقوق بشر اسلامی را بررسی می کنیم وضع یکسره متفاوت است چون در آنها دغدغه ارزیابی هیچ یک از چند فرهنگ سنتی بازمانده و جان به در برده نیست بلکه ارزیابی نسخههای دست کاری شده و ماکن حقوق بشر بین المللی است که به سیاستهای دولتی گره خورده اند و نخبگان حاکم، آنها را به شکلی طراحی کرده اند که تقویت کننده اختیارات و امتیازهای خاص دولت قربانی کردن حقوق شهروندان کشور باشد.

یکی از راههایی که نسبیت گرایان فرهنگی برای به چالش گرفتن جاذبه حقوق بشر ممکن است اختیار کنند، اشاره به حمایت مردمی از جنبشهای مروج اسلام گرایی در خاورمیانه است. آنها ممکن است ادعا کنند که این خود ثابت می کند که اسلام، نه حقوق بشر، از جاذبه مردمی گسترده برخوردار است در حالی که حقوق بشر را نخبگان حمایت می کنند. واقعیت این است که هم اسلام و هم حقوق بشر نشان دادهاند که دارای جذابیت مردمی قدرت مندی هستند. گروههای حقوق بشری و جنبشهای اسلام گرا روز بدای به دست آوردن وفاداری جمعیتهای سرخوردهای که از نظامهای فاسد و استبدادی بیگانه شدهاند و سخت در پی زندگیهای بهتری هستند رقابت می کنند و گاهی جاذبه آنها برای این مردم مضامین مشترکی دارد.[۳۴]

در بسیاری از کشورهای مسلمان، برنامههای پیشنهادی اسلامیسازی از محبوبیت مردمی بسیاری برخوردارند دقیقا به این دلیل که اسلام تبدیل به قوی ترین زبان برای اعتراض سیاسی علیه رژیمهای ستمگر شده است. این نکته را باید به خاطر داشت که حمایت مردمی از گروههایی که خواهان «اسلامیسازی» در موقعیتهایی هستند که در برابر رژیمهای منفور به پا می خیزند، شاید نشانه نیت واقعی برای حمایت از موارد مشخص برنامههای اسلامیسازی که این گروهها پس از به قدرت رسیدن در پی آن هستند نباشد. چنان که در جای دیگر نیز متذکر شده ام، وقتی مدافعان اسلامیسازی در

جایگاه اپوزیسیون هستند و هم چنان خواهان جلب حمایت برای برنامههای شان هستند، اسلامی سازی را به مثابه نوش دارویی برای همه آفات و عوارض سیاسی، اقتصادی و اجتماعی تلقی می کنند.[۳۵] گروههای اسلام گرا در حین تلاش برای جلب حمایت، بر معانی مثبت اسلام تکیه می کنند و در عین حال توصیفهایی مبسوط از برنامههای واقعی شان دارند به این معنا که مردم می توانند از برنامههای اسلامی سازی شان چیزی را بخواهند که دوست دارند آنها ارائه کنند.[۳۶]

پس از این که رژیمها برنامههای اسلامی سازی شان را پیاده می کنند و مردم در می یابند که مقتضای آن چیست، وضعیت فرق می کند. تجربه نشان داده است که رژیمهای اسلامگرا آمادگی برگزاری انتخابات آزاد را ندارند تا بیازمایند که آیا رأی دهندگان هم چنان پس از سال ها تجربه ی روش های واقعی اسلامی سازی آن ها را تصویب می کنند یا نه. مردم خاورمیانه که شاهد خصلت ضد دمو کراتیک رژیم تئو کراتیک ایران بودهاند و خواهان برخورداری از حقوق و آزادیها هستند، اکنون از اسلامی سازی می هراسند. مثلا بسیاری از شرکت کنندگان در قیامهایی که منجر به سرنگونی دیکتاتوریهای «زین العابدين بن علي» و «حسني مبارك» در تونس و مصر شد، ابراز نگراني كردهاند كه در انتخاباتهای بعدی اسلام گرایانی که سازماندهی خوبی دارند، خواهند توانست که به قدرت برسند و در نتیجه هر نوع مخالفتی را مغلوب و قوانینی سرکوبگرانه را تحمیل کنند. در پاسخ، اسلام گرایان معتدل در هر دو کشور کوشش کردهاند تا این نگرانی ها را كاهش دهند و مردم را متقاعد كنند كه بر اساس مقررات دمو كراتيك رفتار خواهند كرد و به حقوق بشری همه شهروندان احترام خواهند گذاشت. حتی رییس حزب اسلام گرای تندروی مصر، یعنی «حزب نور»، سخت تلاش کرد که این پیام را منتقل کند که حزب خود را وقف دمو کراسی، حاکمیت قانون و حقوق بشر خواهد کرد.[۳۷] با ظاهر شدن قدرت مند احزاب اسلام گرا در انتخابات های اواخر سال ۲۰۱۱، حسن نیت آن ها در بوته آز مون است.

این که ادعا کنیم حمایت از حقوق بشر در خاورمیانه رو به رشد است به این معنا نیست که اگر حقوق بشر را به همه پرسی بگذارند، اکثریت رأی دهندگان تمام ابعاد لایحه بین المللی حقوق بشر را تصویب خواهند کرد. بخش هایی از جمعیت ممکن است به مقرراتی اسلامی ملتزم بمانند که با قانون حقوق بشر بین المللی تضاد دارند. علاوه بر این، اولویت هایی که در کشورهای مختلف خاورمیانه بیان می شوند ممکن است همگرایی بسیار داشته باشند، حتی وقتی که دیدگاه های آمریکا و کانادا در زمینه بسیاری از مسائل حقوق تفاوت داشته باشند، به رغم این که دو کشور از حیث تاریخ و میراث حقوقی شان

🍫 ۶۰ اسلام و حقوق بشر

ار تباط نزدیکی با هم دارند. بسیاری این واقعیت را نادیده می گیرند که در غرب هم چنان اختلاف نظرهایی در زمینه مفاهیم حقوق و حفاظت از حقوق وجود دارد. این نکته حتی در داخل اتحادیه اروپا نیز صادق است که مفهوم «حاشیهی پذیرفتن» را برای تمهید رهیافتهای مختلف ملی به حقوق بشر برگرفته است. [۳۸]

التزام به قانون حقوق بشر از همه کشورها نمیخواهد که رهیافتهای مشابهی اتخاذ کنند. اما لازمهاش این است که حقوق بشر به شیوهای که ساز گار با اصول بین المللی باشد تعریف و حفاظت شود.

#### دغدغههای واقعی حقوق بشر در خاورمیانه

شکافی عمیق بین تمرکز آرمان گرایانه مدافعان اسلامی سازی، که عمدتا قانون اسلامی را به مثابه راه حل آرمانی همه مشکلات می بینند و تمرکز کنشگران مسلمان حقوق بشر و جود دارد که دغدغه شان فائق آمدن بر موانع دمو کراتیزاسیون و ایجاد راه حلهای ملموس و عملی است که چشم اندازهایی واقع گرایانه برای پایان نقض حقوق ارائه می کنند. گزارشهای بحثی میان اسلام گرایان و کنشگران حقوق بشر تایید می کند که چطور اسلام گرایان بر فضایل اصول اسلامی به صورت مجرد و انتزاعی تاکید دارند در حالی که کنشگران حقوق بشر مسلمان بر نیاز به رسیدگی به جزیبات روندهای اصلاحات و چارچوبهای نهادی و مؤسساتی تاکید دارند. [۳۹]

تقابل چشمگیری وجود دارد میان سکوت طرحهای حقوق بشر اسلامی در قبال نقض حقوق بشر مردم خاورمیانه و نقد حساب شده و استثنائاً صریح وضعیت حقوق بشر در جهان عرب که علنا توسط گروهی از روشنفکران عرب، که پیشگویانه بسیاری از در سال ۱۹۸۳ صادر شده است. این نقد روشنفکران عرب، که پیشگویانه بسیاری از مشکلاتی را که بعدا منجر به خیزشهای بهار عربی شد شناسایی کرده بود، یکی از سلسله ارزیابیهای انتقادی از آفاتی بود که دامنگیر جوامع عرب بود و این روشنفکران عرب به روشنی پیامدهای منفی فقدان آزادی را که در منطقه شایع بود می دیدند. بخشهایی از نقد سال ۱۹۸۳، که با تغییر بخشهایی که نیاز به تغییر دارد، درباره معضلات حقوق بشر در کشورهای غیر عرب منطقه نیز صادق است و به شکل زیر بازنویسی شده است. این نقد مدعی است که به بهانههای مختلفی – از جمله نیاز به سوسیالیسم، توسعه، تحقق اتحاد پان عربی، حفظ حاکمیت ملی و مبارزه با اسراییل – مطالبات دمو کراسی خواهانه رد شده اند. مدعای نقد این است که آزادی، جدای از فایده اجتماعی آن، به خودی خود

<sup>1.</sup> margin of appreciation

ارزش است؛ ارزشی که عربها تشنه آن هستند و تمام رژیمها آن را انکار میکنند. عربها نه تنها از بیان آزاد و مشارکت در تعیین سرنوشتشان منع میشوند، بلکه مدام در معرض سركوب واقع مىشوند. ترس از زندان، قتل، قتل دستهجمعى و شكنجه بر زندگی های شان سایه افکنده است. مردم عرب چنان تحقیر شده اند، حوزه آزادی های فردى شان چنان محدود است، و صداهاى شان چنان خفه شده و به ذلت كشيده شده است که در آستانه یأس و نومیدی اند و یکسره از کار افتاده می شوند. این نقد روش های سرکوبگرانه و همچنین دادگاههای اضطراری و تاکتیکهای پلیسی-دولتی را محکوم می کند و خواستار اجرای محاکمات بر اساس قانون است. در بیشتر کشورهای عرب، بنا به ادعای این نقد، اتوریته مبتنی بر انقیاد شهروندان است. پیامدهای آن سردرگمی، در ارزشها و هنجارها و غیبت تفکر انتقادی است. یک سیستم با ساختار یکدست و بستهی «هرمسی» از اتوریته، یکه تاز صحنه است و هیچ فضایی برای کثرت گرایی سیاسی یا عقلانی یا برای توسعهی فرهنگ واقعی باقی نمی گذارد. این نقد از دولتهای عرب میخواهد که به حقوق مدنی احترام بگذارند و از تعرض به آزادیهای فردی که در اعلامیه جهانی حقوق بشر تضمین شده است پرهیز کنند. نخستین اولویت به تایید این نقد برخورد برابر با همه شهروندان فارغ از باور، تبار یا جنسیت است. این نقد خواستار تضمین برای آزادی ها، به ویژه آزادی عقیده، آزادی نظر و بیان، آزادی مشارکت، آزادی تجمعات، و آزادی برای تشکیل سازمانها و اتحادیههای سیاسی است. تضمینهایی برای حقوق زنان و اقلیتها و دستگاه قضایی مستقل نیز درخواست شده است.[۴۰]

این نقد و سایر نقدهایی که در پی آن آمدند ثابت می کند که روشنفکرانی که حقیقتا در پی پیشبرد حقوق بشر در خاورمیانه هستند، آمادهاند که با صدای بلند الگوهای واقعی نقض حقوق بشر را محکوم کنند و تردیدی ندارند که در نقدهای شان به قانون حقوق بشر بین المللی ارجاع دهند.

در سال ۲۰۰۲، متخصصان عرب که برای برنامه توسعه سازمان ملل کار می کردند، ارزیابی انتقادی سختی از وضع عقبمانده توسعه در جهان عرب ارائه کردند. در این گزارش، که نخستین گزارش از این سلسله بود، به این نتیجه رسیده بودند که منطقه عرب، یکی از هفت منطقه جهان، پایین ترین رتبه را از حیث آزادی دارد. با استفاده از شاخصهایی که ابعاد روند سیاسی، آزادیهای مدنی، حقوق سیاسی و استقلال رسانهها را می سنجد، نویسندگان کمبود هولناکی از آزادی را تصویر کردند. علاوه بر این، این گزارش تبعیض شدیدی را که زنان عرب دچار آن هستند برجسته کرد که مشارکت سیاسی و اقتصادی آنها را یایین ترین رتبه در جهان نشان می داد.[۴۱] عمق و

۶۲ 🚓 ۶۷ اسلام و حقوق بشر

شفافیت این نقد، تحسین مدافعان عرب حقوق بشر و دمو کراتیزاسیون را برانگیخت.[۴۲] شرکت کنندگان کنفرانسی در ژوئن سال ۲۰۰۴ که بیش از صد روشنفکر و سیاست مدار عرب بودند، « اعلامیه دمو کراسی و اصلاحات دوحه» را صادر کردند که الگوهای مشخص کشورداری غیردمو کراتیک حاکم در جهان عرب را به سخره می گرفت و بهانه هایی را که رژیم ها برای به تعویق انداختن اصلاحات دمو کراتیک استفاده می کنند، نفی می کرد.[۴۳]

این نقدها تایید می کنند که رژیمهای خودکامه خاورمیانه فقط و فقط بر حسب معیارهای غربی محل اشکال نیستند، بلکه مردم داخل این جوامع نیز همین درک را دارند. آنها نشان می دهند که مردم دموکراسی مشارکتی را تجملی غربی و عجیب و غریب نمی دانند؛ بلکه بسیاری از مشکلات و عوارضی را که دامنگیر جوامعشان هستند معلول فقدان آن می دانند.

از سوی دیگر حیرت آور است که طرحهای حقوق بشر اسلامی که در این کتاب بررسی می شوند بر کمال مطلق آرمانهای مجرد و انتزاعی اسلامی اصرار دارند و به طور کلی از عملکرد به شدت ضعیف حقوق بشری دولتهای خاورمیانهای چشم می پوشند. این طرحها حقوق بشر اسلامی را به گونهای تصویر میکنند که گویی این حقوق از اتوریته بیچون و چرایی برخوردارند و به صرف خاستگاه الهیشان تاثیر خود به خود دارند و به خاطر آن هیچ دولتی جسارت دست کاری آنها را ندارد. مثلا اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، در مقدمهاش می گوید: «به اعتبار خاستگاه الهی شان، این حقوق را مقامات، مجالس یا سایر نهادها نه می توانند محدود و نسخ کنند یا نادیده بگیرند و نه می توان از آنها دست کشید یا آنها را مغفول گذاشت.»[۴۴] وزیر خارجه عربستان سعودی، هنگام ارائه اعلامیه قاهره در کنفرانس جهانی سال ۱۹۹۳ حقوق بشر در وین به عنوان بيانيه لازم الاجراي حقوق اسلامي، اصرار داشت كه در قانون اسلامي، حقوق بشر صرفا اندرزها و نصايحي اخلاقي نيستند بلكه «دستوراتي قانوني» هستند كه شامل «همه متنهای حقوقی لازم برای تضمین اجرا و نافذ بودن آن هستند. [۴۵] در نتیجه، او قانون اسلامی و اعلامیه قاهره را تمهید مؤثر حفاظت از حقوق تصویر کرد. پژوهشی جدید که اعلامیه قاهره و حقوق بشر اسلامی را تصویب می کند به طور کلی تر درباره موضع سعودی به تفصیل حرف زده است، و استدلال می کند که تکیه بر اصول اسلامی برای تضمین رژیم فضیلت، توازن و احسان کفایت می کند.[۴۶]

مدافعان طرحهای حقوق بشر اسلامی می پذیرند که دولتهای خاورمیانه هیچ احترامی برای حاکمیت قانون، از جمله قانون اسلامی، قائل نیستند چون این کار مستلزم پذیرفتن این نکته است که تبار دینی قوانین اسلامی به این معنا نخواهد بود که در عمل نیز به آن احترام بگذارند. به این ترتیب، مطلوبهای آرمانشهریای که به همراه طرحهای حقوق بشر اسلامی پیشنهاد می شوند به شکلی طراحی شدهاند که مشکلات شدید حقوق بشری پیش روی مسلمانان در خاورمیانه را بیوشانند.

#### پدید آمدن قانون حقوق بشر بینالمللی

مدافعان حقوق بشر بین المللی حامی این فکرند که حقوق نه تنها در تمهیدات حقوق قانون اساسی بلکه در قانون بین المللی نیز باید تضمین شوند و برای همه ملتها لازم الاجرا باشند. پس از جنگ جهانی دوم، سازمان ملل متحد، به عنوان برجسته ترین سازمان بین المللی، نقشی پیشرو در تبیین حقوقی داشت که پیش از این به تقنین محلی و داخلی کشورها واگذار شده بود. منشور سال ۱۹۴۵ سازمان ملل خواستار احترام به حقوق بشر و آزادی های اساسی شد اما این تکلیف دشوار را به عهده نگرفت که مشخص کند این ها شامل چه چیزهایی می شود. در آمدِ اعلامیه جهانی حقوق بشر که مجموع عمومی در سال ۱۹۴۸ آن را پذیرفت، خواستار این شد که اعضا در پی ایجاد نظم نوینی جهانی بر مبنایی محکم تر باشند که در آن «به رسمیت شناختن کرامت ذاتی و حقوق برابر و انفکاک ناپذیر اعضای خانواده بشری مبنای آزادی، عدالت و صلح در جهان باشد.»

یکی از راههای نگاه کردن به ذهنیت پشتِ برنامه سازمان ملل این است که آن را در ارتباط تنگانگ با وضعیت خاصی که جامعه جهانی پس از جنگ جهانی دوم داشت ببینیم که در آن مردم سراسر جهان درباره فجایع جنگ فکر می کردند و پیشنهاد می کردند که احترام به حقوق بشر باید به عنوان سنگری در برابر تکرار این فجایع تضمین شود. در نتیجه، جملهبندی در آمد این اعلامیه را می توان چنین فهمید که بیانگر «یک تفسیر سیاسی، جامعه شناختی و تاریخی از شرایط تاریخی جامعه جهانی پس از جنگ ملل به یک تجربه تاریخی مشترک دید به این معنا که مایهی الهام آن مستقل از هر جارچوب الهیاتی یا متافیزیکی خاص است. اگر از این منظر به آن نگاه کنیم، قانون حقوق بشر بین المللی، حتی در جاهایی که از صورتبندی های بر گرفته از سنت غربی استفاده می کند، نقطه عزیمت متفاوتی دارد که ریشه در یک عقلانیت اخلاقی ژئو پلتیک مشخص دارد. [۴۸] بنیان آنها در نهایت بینشی مشترک است برای جهانی بهتر از «آزادی، عدالت و صلح» چنان که در در آمد ذکر شده است. اگر این دیدگاه را بپذیریم، این واقعیت که تمهیدات مایهدار اعلامیه جهانی حقوق بشر پیشینههایی دارند که نخستین بار به روشنی در تمهیدات مایه به بار به روشنی در

💠 ۶۴ اسلام و حقوق بشر

بافتی غربی تبیین شده اند، به این معنا نیست که نظام جدیدی که با اعلامیه جهانی حقوق بشر آغاز شده است، اصولی را بیان می کند که منحصرا متعلق به غرب است.

بسیاری از ابزارهایی که حقوق بشر بین المللی را صورت بندی می کنند، بعدا تحت اشراف سازمان ملل صادر شدند که دامنه قانون حقوق بشر را بسیار گسترده تر کردند. هر چقدر اعضای سازمان ملل با در برگرفتن کشورهایی از جنوب جهانی بیشتر شد، اعلامیهها و کنوانسیونهای مهم زیادی نیز با مشارکت نقاط مختلف جهان تولید شدند از جمله از سوی کشورهای خاورمیانه که در سال ۱۹۴۸ عضو سازمان ملل نبودند.

پاسخ مسلمانان به نظام حقوق بشر سازمان ملل و مشارکت آنها در آن با توجه به تاریخ، تلاشهایی که دولتهای خاورمیانه برای توجه بیرون آمدنشان از تعهداتی که قانون حقوق بشر بین المللی ایجاد می کرد به بهانه ملزم بودن با اصول اسلامی که با آنها تعارض دارد، ممکن بود تناقض آمیز به نظر برسد. دولتهای مسلمان، بدون استثنا، به سازمان ملل پیوستند و با این کار پذیرفتند که ملزم به قانون بینالمللی باشند. نکته مهم این است که مدتها بعد از این که این کشورهای مسلمان به استقلال رسیدند، همهی آنها به صورت یک بلوک رسما دوباره خود را متعهد به نظام حقوقی سازمان ملل کردند. در منشور سال ۱۹۷۲ سازمان همکاری اسلامی، سازمانی بینالمللی که همه کشورهای مسلمان به آن تعلق دارند، به صراحت منشور سازمان ملل و حقوق اساسی بشر را تصویب کرد و آنها را سازگار با ارزشهای اسلامی تلقی کرد. در در آمد این منشور، دو بند مجاور هم بیان می کند که اعضا:

متعهدند به حفظ ارزشهای اسلامی معنوی، اخلاقی، اجتماعی و اقتصادی که یکی از مهم ترین عوامل دستیابی با پیشرفت برای نوع بشر باقی خواهد ماند؛

تعهد دیگرباره شان را به منشور سازمان ملل و حقوق اساسی بشر تایید می کنند که اهداف و اصول آن مبنای همکاری موثر میان همه مردم است.

کشورهای مسلمان در صورتبندی قانون بین المللی از طریق مشارکت فعال شان در سازمان ملل و سازمانهای مرتبط سهم داشتند و در تهیه پیش نویس ابزارهای حقوق بشر بین المللی از اعلامیه جهانی حقوق بشر به بعد نیز شرکت کرده اند. در تحولی مثبت، تعدادی از پژوهشهای اخیر درباره شکل گیری نظام حقوق بشر بین المللی نشان داده است که چطور نقش سازنده کشورهای مسلمان بر ابزارهای بنیادین حقوق بشر سازمان ملل اثر گذاشته اند. در مقابل، کشورهای غربی مثل ایالات متحده آمریکا سهمی نسبتا فرعی ایفا کرده اند. البته، رهبری فردی «الینور روزولت» در به پیش راندن طرح حقوق فرعی ایفا کرده اند. البته، رهبری فردی «الینور روزولت» در به پیش راندن طرح حقوق

بشر در سازمان ملل نقشی حیاتی داشته است، اما «رنه کاسَن» حقوق دان فرانسوی، «شارل ملک» آ، دولتمرد لبنانی و «پنگ چون چانگ» دیپلمات چینی نقش موثر تری در پیش نویس اعلامیه جهانی حقوق بشر داشتند. [۴۹] چانگ که حقوق بشر را مطلقا از لحاظ فرهنگی بیگانه نمی دانست، خود متخصص آیین کنفوسیوس بود و باور داشت که آن فلسفه، شالوده حقوق بشر را پی نهاده است. [۵۰] چنان که «مری آن گلندون» متذکر می شود، این مرد عمیقا فرهیخته قالبواره ساختن از شرق و غرب را به مثابه قالبهایی صلب و جدا که هر یک فرهنگ یکپارچه خود را داشته باشد، رد می کرد. چانگ بر این باور بود که «از لحاظ فرهنگی «شرق ها» و «غربها»ی بسیاری وجود دارند و این ها به هیچ رو الزاما قابل تحویل و فرو کاست به یکدیگر نیستند.» [۵۱]

جالب است که دستیار کاسن، دانشجوی ایرانی او «فریدون هویدا» بود که بعدا دیپلمات شد و به عنوان مردی ادیب شهرتی به دست آورد. از روایتهای افراد نزدیک به او بر می آید که آن زمان در دهه ۱۹۴۰، کشورهای مسلمان کمتر مایل بودند که اعلامیه جهانی حقوق بشر را بر مبنایی دینی رد کنند تا این که آن را به خاطر ماهیت غیرواقع گرا و آرمان گرایانهاش مشکل آفرین بدانند. برای آنها تصور پیاده شدن آن در کشورهای خودشان دشوار بود ولی به همان اندازه نمی فهمیدند که چطور می شد از کشورهای غربی انتظار تمسک به آن را داشت.[۵۲] البته ریشخند گران می توانستند ادعا کنند که کشورها دقیقا به این دلیل آماده تصویب آرمانهای متعالی اعلامیه جهانی حقوق بشر بودند که مسلمانانی که می خواهند قانون حقوق بشر بین المللی را بی اعتبار سازند به این تصور دامن می زنند که مسلمانان از روند تولید این قانون کنار گذاشته شده بودند و لایه بین المللی حقوق بشر – شامل اعلامیه جهانی حقوق بشر و دو کنوانسیون مهمی که از آن مشتق شدند، یعنی معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) و معاهده بین المللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی (ICESCR) به طور مشخص بیان کننده ارزشهای خوبی هستند. یژوهش «سوزان والتز» بی دقتی این تصورها را ثابت کرده است و نشان غربی هستند. یژوهش «سوزان والتز» بی دقتی این تصورها را ثابت کرده است و نشان غربی هستند. یژوهش «سوزان والتز» بی دقتی این تصورها را ثابت کرده است و نشان

<sup>1.</sup> Reneé Cassin

<sup>2.</sup> Charles Malik

<sup>3.</sup> Peng Chun Chang

<sup>4.</sup> Mary Ann Glendon

<sup>5.</sup> International Covenant on Civil and Political Rights

<sup>6.</sup> International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights

💠 ۶۶ اسلام و حقوق بشر

می دهد که نمایندگان کشورهای مسلمان سهم مایه دار و مهمی در این ها داشته اند. [۵۳] در سالهای نخستین سازمان ملل، به نظر نمی رسد که نمایندگان کشورهای مسلمان صراحتا ادعا کرده باشند که فرهنگ اسلامی مانع پذیرش اصول پیشنهادی حقوق بشر باشد. اما گهگاهی تلاش کرده اند که جلوی بعضی از تمهیدات خاص را که احتمالا تضاد با قانون اسلامی مبنای مخالفت شان بوده، بگیرند مانند مخالفت شان با آزادی تغییر دین یا برابری زنان. اما تمایل با چنین اعتراضها و مخالفتهایی محدود به یک جناح نبوده است؛ سایر نمایندگان نیز با تمهیدات مختلف حقوق هم در اعلامیه جهانی حقوق بشر و هم در معاهدههای بعدی مخالفت کرده اند.

در روایتهای غربی از شکل گیری اعلامیه جهانی حقوق بشر، مخالفتها و شکایتهایی که نماینده عربستان سعودی، «جمیل بارودی»، کرده است اغلب مورد توجه قرار گرفتهاند که منجر به تعمیمهایی درباره چالشهای «اسلامی» در برابر جهانی شمولی حقوق بشر یا دشمنی «اسلامی» با اعلامیهی جهانی حقوق بشر شده است. [۵۴] در واقع، سابقه این امر پیچیده تر است. دست بر قضا، بارودی نه سعودی بود و نه مسلمان بلکه یک مسیحی سوری بود. بارودی با گنجاندن عبارتی درباره «آزادی تغییر دین» مخالفت کرد که در نهایت در ماده ۱۸ اعلامیه جهانی حقوق بشر گنجانده شد و بعضی از ناظران آن را به اسلام نسبت دادهاند ولی او صراحتا از اسلام به عنوان دلیل مخالفتاش یاد نکر ده است. «جوهانس مورسینک» ۲ متذکر می شود که مخالفت بارودی با ماده ۱۸ شامل ارزیابی او مبنی بر این نکته بود که گفتار مربوط به آزادی تغییر دین حشو و زائد است و فراهم كردن حق تغيير دين به عنوان بخشي از آزادي دين داشتن وقتي كه هیچ تمهید متناظری برای تضمین حق تغییر موضع در تمهیدات مربوط به آزادی اندیشه و وجدان وجود ندارد، ناساز گار است.[۵۵] بعضی از هیأتهای دیگر از مخالفت بارودی حمایت کردند و همه آنها هم از کشورهای مسلمان نبودند.[۵۶] به این ترتیب، استفاده از اظهارات بارودي براي تعميم دادن يك خصومت «اسلامي» فرضي با اعلاميه جهاني حقوق بشر بلاوجه و بي اساس است.

افغانستان، مصر، عراق، پاکستان و سوریه در ابراز بعضی اعتراضها درباره ماده ۱۸ با با بارودی همراه شدند، ولی چنان که «والتز» متذکر شده است، یک جا «سِر محمد ظفرالله خان»، که از طرف هیأت پاکستانی سخن می گفت، اصرار کرد که قرآن خود مدافع

<sup>1.</sup> Jamil Baroody

<sup>2.</sup> Johannes Morsink

<sup>3.</sup> Sir Muhammad Zafrullah Khan

آزادی دین است.[۵۷] نکته مهم این است که در واقع هنگام به رأی گذاشته شدن نهایی ماده ۱۸ هیچ کشور مسلمانی علیه آن رأی نداد که نشان میدهد که اعتراضها هر چه بودهاند آنقدر مهم نبودند که بخواهند مخالفتشان را با آن ثبت کنند.

چنان که والتز متذکر شده است، بعضی از مخالفتها در خصوص ماده ۱۶ اعلامیه جهانی حقوق بشر درباره ازدواج و خانواده ثبت شدهاند. در میان مسائل دیگر، این ماده می گوید که همسران حقوق برابری در از دواج دارند و از دواج تنها باید با رضایت آزادانه و كامل طرفين انجام شود و زنان و مردان حق دارند ازدواج كنند و خانواده تشكيل دهند «بدون هیچ گونه محدودیتی بر اساس نژاد، ملیت یا دین.» عناصری از این ماده با قوانین اسلامی خانواده که در بسیاری از کشورهای مسلمان جاری بود تضاد داشت. مصر، عراق، عربستان سعودي و سوريه در ميان مخالفان مادهي ١۶ بودند. هيأت مصري استدلال کرد که محدودیتهای دینی درباره این که چه کسی می تواند با چه کسی از دواج کند باید مورد قبول واقع شود.[۵۸] یکی از پیشنهادهای بارودی این بود که با توجه به داشتن حقوق برابر، زنان باید برخوردار از «حق کامل به صورتی که در قوانین کشورشان تعریف شده» باشند - و این پیشنهاد با مخالفت شدید هیأت پاکستانی بر این مبنا مواجه شد که جملهبندی بارودی «به کشورهایی که قوانین تبعیض آمیز علیه زنان دارند اجازه میدهند که هم چنان این قوانین را اعمال کنند. [۵۹] یک بار دیگر، میان کشورهای مسلمان در این زمینه اختلاف وجود داشت. در عین حال، همه کشورهای غربی با ماده ۱۶موافق نبودند؛ ایالات متحده آمریکا که در آن جرم شمردن ازدواجهای بین نژادی به طرز گستردهای جاری بود، با پیشنهادی برای منع محدودیت از دواج بر مبنای تبار، ملیت یا دین مخالفت کرد.[۶۰] نکته مهم این است که چنین مخالفتی، که نشان میداد آمریکا تمایل ندارد یکی از ابتدایی ترین آرمانهای حقوق بشری را تمهید کند، عمدتا در روایتهای مربوط به بحثهای منجر به اعلامیه جهانی حقوق بشر نادیده گرفته می شود.

بارودی شکایتی کرد که انزجار آمیز به نظر می رسید و سخن اش این بود که نویسندگان ماده ۱۶ عمدتا از معیارهایی استفاده کرده اند که در تمدن غربی به رسمیت شناخته شده است و «تمدن های باستانی تر» را نادیده گرفته اند. بارودی حق کمیته برای «مقرر ساختن معیارهایی یکدست برای همه کشورهای جهان» یا اعلام «برتری یک تمدن» نسبت به سایر تمدن ها را به چالش گرفت.[۶] این چالش که جنبه هایی از بحثهای ارزشهای آسیایی را در دهه ۱۹۹۰ پیش بینی می کند، به نظر می رسد که طنین زیادی نداشت. هیچ کشور مسلمانی علیه ماده ۱۶ رأی نداد و هیچ کدام به طور مشخص بر این مبنا مخالفت نکر دند که بر ابری زنان در مسائل از دواج با اسلام تعارضی دارد. یعنی

🏞 ۶۸

هیأتهای کشورهای مسلمان به نظر می رسد که از شکایت علیه ماده ۱۶ بر مبنای تضاد با قانون اسلام دور شده بودند.

هر چند بارودی زمینه نزاع با چندین پیشنهاد را داشت، مخالفت او یک موضع مخالفت مطلق گرا نبود. بارودی، با فاصله بسیار از اصرار بر این که اعلامیه جهانی حقوق بشر باعث برخورد جبران ناپذیر فرهنگها می شود، پیشنهاد کرد که هر چند اعلامیه «به کرات با الگوهای فرهنگ کشورهای شرقی تفاوت دارد، به این معنا نیست که در تعارض با آنهاست حتی اگر با آنها ساز گار نباشد.» [۶۲] علاوه بر این، تاکید ویژه بر عیب جویی بارودی در ادبیات ثانویه تصویری متعادل را به دست نمی دهد، چون کشورهای مسلمان عموما از اجماع پشت اعلامیه جهانی حقوق بشر حمایت کردند. این کشورها، در کنار طیفی از کشورهای کوچک و متوسط هم چنان در گیر روند پیشنویس کمیته سوم بودند که برای نهایی سازی متن تلاش کردند. در مقابل، تا آن مرحله، قدرتهای بزرگ عمدتا مشارکتشان را متوقف کرده بودند. [۶۲]

وقتی که اعلامیه جهانی حقوق بشر به طور کلی به مجمع عمومی تقدیم شد، هیچ کشور مسلمانی علیه آن رأی نداد و عربستان سعودی تنها کشور مسلمانی بود که رأی ممتنع داد و تنها آفریقای جنوبی و بعضی کشورهای بلوک شرق به عربستان پیوستند. روی هم رفته، این ادعای نادقیقی است که وقتی بنیانهای نظام مدرن حقوق بشر سازمان ملل یی نهاده می شد، کشورهای مسلمان دشمنان جهان شمولی حقوق بشر بودند. در واقع، در آن زمان، هیأت سوری از اعلامیه جهانی حقوق بشر تقدیر کرد و هنگام تصویب آن ابراز کرد که «تمدن به آهستگی پیشرفت کرده است، از دل قرنها تعقیب و آزار و بيداد تا اين كه نهايتا اعلاميه حاضر تهيه شده است... اكنون بالاخره مردم جهان به صداي بلند خواهند شنید که سازمان ملل متحد هدف آنها را محقق کرده است.»[۶۴] هیأت پاکستانی نیز با لحن مشابهی اعلام کرد که پاکستان به طور کامل از برگرفتن این اعلامیه حمایت می کند چون ضروری است که مردم جهان وجود آدابی از رفتار متمدنانه را به رسمیت بشناسند که نه تنها در روابط بینالمللی بلکه در امور داخلی نیز جاری است.[۶۵] چنان که والتز نتیجه گیری کرده است، پس از تصویب اعلامیه جهانی حقوق بشر، نمایندگان شماری از دولتهای مسلمان نقش موثر و عمدتا سازندهای در کار کردن در كميته سوم در تحولات بعدى دو معاهده مهم پس از آن يعني معاهده بين المللي حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) و معاهده بینالمللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی (ICESCR) ایفا کردند. هر چند اعتراضهای مدامی از سوی بعضی از کشورهای مسلمان درباره بعضی از جوانب آزادی تغییر دین و حقوق زنان در ازدواج و طلاق

مطرح بود، همه کشورهای مسلمان این کمیته به نفع معاهده ها رأی دادند - حتی عربستان سعودي. در همين حال، ايالات متحده آمريكا - كه غرق در مرحلهاي از انزواگرايي و شک به نهادهای بین المللی بود - به طور کلی از روند پیش نویس معاهدهها بیرون رفت و در سال ۱۹۵۳ قصدش را برای تصویب نکردن هر دو معاهده اعلام کرد.[۶۶] تنها مدتها بعد، در سال ۱۹۹۲ بود که آمریکا معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) را تصویب کرد و تازه آن وقت هم با ملاحظات و تبصرههایی که تاثیر آن را خنثی می کرد. در دورهای که به طور نسبی ایدئولوژیهای ملی گرای پیشرو تاثیر گذار بودند، چندین کشور خاورمیانه ای – از جمله عراق، لیبی، مراکش و پاکستان – زنان را در هیأت نمایندگی برای کار روی حقوق بشر به سازمان ملل فرستادند. یکی از برجسته ترین مشارکت کنندگان در شکل گیری دو معاهده نماینده عراقی، «بدیعه افنان» بو د که اصرار داشت برابری زنان باید بدون قید و شرط تصویب شود و زنان به خاطر تمهیدات قوی برابری زنان در ماده سوم هر دو معاهده مدیون او هستند.[۶۷] در بحثهای بر سر حقوق زنان در معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، نماینده لیبی یکی از مدافعان پرشور برابری حقوق زوجین در ازدواج بود.[۶۸] این واقعیت که حمایت قوی از برابری زنان عمدتا نادیده گرفته شده است در حالی که مواضع مشکل آفرین تر بارودی مورد تاكيد قرار گرفته است، نشانه ديگري است از اين كه روايتها از شكل گيري لايحه بين المللي حقوق بشر چطور به ييش فرض ها درباره خصومت فرضي يك اسلام ذات گرا با ارزشهای حقوق بشر دامن زده است.

چنان که از بخشهای مختلف پژوهش والتز بر می آید، کشورهای مسلمان متمسک به یک موضع اسلامی صلب و واحد نبودند بلکه مواضعی متفاوت درباره مسائل حقوق بشر در کاری که منجر به تولید لایحه بینالمللی حقوق بشر شد، داشتند. آنچه میان بهمه آنها مشترک بود تمایل به همذات پنداری با قربانیان نقض حقوق بشر بود. این کشورها که از دل دورههای انقیاد در برابر قدرتهای اروپایی بر آمده بودند، به طور طبیعی مدافع اصول حق تعیین سرنوشت بودند و همگی در محکوم کردن نقض حقوق بشر که استعمار گران اروپایی مرتکب شده بودند و ریاکاری دولتهای اروپایی، که تنها از حقوق بشر حمایت لفظی می کردند و مایل نبودند این حقوق را برای جمعیتهای زیردستشان در مستعمراتشان به رسمیت بشناسند، متحد و یک صدا بودند.[۶۹] مواضع کشورهای مسلمان درباره حق تعیین سرنوشت و عیوب استعمار گری به تصویب مؤکد اکثریت اعضای سازمان ملل در آمد و در بسیاری از اسناد حقوق بشر بینالمللی گنجانده شد. در مقابل، مواضع کشورهای غربی همیشه همسو با فلسفه مدافع حقوق بشر نبود؛ آنها شد. در مقابل، مواضع کشورهای غربی همیشه همسو با فلسفه مدافع حقوق بشر نبود؛ آنها

💠 ۷۰ اسلام و حقوق بشر

گاهی خود را با دولتهایی همسو می کردند که مخالف با حقوق اقلیتها، روشهای اجرای مؤثر حقوق بشر و منع تبعیض بودند.[۷۰]

کشورهای مسلمان کارنامهای ناهموار در تصویب معاهدههای مهم حقوق بشری دارند. بعضی از کشورها بیشتر معاهدهها را تصویب کردهاند و بعضی دیگر تنها شمار اندکی از آنها را تصویب کردهاند ولی همین ناهموار بودن و عدم شباهتها در الگوهای تصویب، یادآور این است که از منظر دولتها، هیچ اجماعی بر سر یک مجموعه اسلامی از اصول لازم الاتباع حقوق بشر وجود ندارد.[۷۱]

به رغم تلاشهای فزاینده اخیر برای قانع کردن جهان به این که یک روحیه اسلامی متمایز وجود دارد که تعیین کننده مواضع در قبال حقوق بشر است، در سالهای پس از تولید لایحه بین المللی حقوق بشر، مواضع کشورهای مسلمان نسبت به حقوق بشر اغلب همراستا با کشورهای مختلف غیر مسلمانی بوده است که تمایل داشته اند که مواضعی بگیرند که همراستا با حفظ ساختارهای سنتی خانواده و رسوم جنسی محافظه کار بوده است. در این زمینه، کشورهای مسلمان اغلب در ائتلاف با واتیکان قرار می گیرند، و دولتهایی مثل دولتهای آمریکای مرکزی با جهت گیریهای محافظه کارانه کاتولیک و گاهی نیز در کنار ایالات متحده آمریکا و قتی تحت رهبری جمهوری خواهان بوده، اغلب به ائتلاف کشورهایی پیوسته است که مخالف حقوق زنان، کودکان و هم جنس گرایان بوده است و حقوق آنها را افکاری مخالف حقوق زنان، کودکان و هم جنس گرایان بوده است و حقوق آنها را افکاری

بعضی از کشورهای مسلمان با دولتهای غیرمسلمان آسیایی در جریان بحثهای ارزشهای آسیایی که در دهه ۱۹۹۰ بالا گرفت متحد شدند که در آن ادعا می شد قانون حقوق بشر بین المللی بیش از حد غربی است و نیاز به تطبیق و تمهید اولویتهایی مربوط به فرهنگ آسیایی دارد. به نظر موجه نمی رسد که در دهه ۱۹۹۰ ناگهان دولتهای آسیایی دریافته باشند که فرهنگهای شان مانع پذیرش اصول حقوق بشری است که بسیاری از نمایندگاناش در ایجاد آن سهم داشتند. یکی از توضیحهای ممکن برای زمان این کوششهای دیرهنگام دولتها برای رها شدن از تعهدات نسبت به قانون حقوق بشر بین المللی بر مبنای خاص گرایی فرهنگی ادعایی شان چه بسا واکنش آنها به تاثیر بی ثباتی آفرین جهانی شدن باشد. یکی از تاثیرهای جهانی شدن، قوت گرفتن فزاینده قانون حقوق بشر بین المللی و چالشهای قدرت مند در برابر حاکمیت ملی بود

که بسیاری از دولتها تهدیدآمیز تلقی شان می کردند. چنان که تحلیل «کارن اِنگُل» نشان می دهد، وقتی که «فرهنگ» در برابر جهان شمولی حقوق بشر علم می شود، فرهنگ می تواند واسطه و سپری باشد برای بسیاری دغدغه های دیگر از جمله حفظ حاکمیت ملی، اولویت بندی حقوق اقتصادی و اجتماعی، حفظ حقوق توسعه در برابر حقوق مدنی و سیاسی، یا مخالفت با معیارهای دوگانه غربی در اعمال حقوق.[۷۳] به این ترتیب، مطرح کردن فرهنگ آسیایی به عنوان بهانه و مستمسکی برای عدول از قانون حقوق بشر بین المللی ممکن است بر آمده از دغدغه های گسترده تری باشد و فرهنگ آسیایی ممکن است چیزی جز یک برچسب یا چتر نباشد که گروهی از کشورها جایی بر سر ممکن ابه عنوان الگوی مشتر ک توافق کردند که تحت آن می توانستند در کنار هم عدم رضایت شان را از گرایش های مختلف بین المللی ابر از کنند.

#### خلاصه

چنان که تا اینجا بررسی شده است، مواضع مصالحه گرانه درباره اسلام و حقوق بشر که در طرحهای حقوق بشر اسلامی گنجانده شدهاند، بیانهایی قطعی از عقاید اسلامی نیستند اما نیازمند توجهاند به خاطر اهمیتشان در خاورمیانه معاصر که فشارهای اسلامی سازی قدرتمند هستند و دولتها از طرحهای حقوق بشر اسلامی دفاع می کنند. چنان که ذکر شد، ارزیابی طرحهای حقوق بشر اسلامی بر حسب معیارهای بین المللی قوانین حقوق بشر یک طرح دانشگاهی موجه و مشروع است، اما به معنای ورود به قلمروهایی نیز هستند که با پیشفرضهایی نادرست و کاربرد غلط نسبیتگرایی فرهنگی مواجه می شویم که می توانند باعث اعتراض های بی اساسی شود که بر اساس آن این پروژه آلوده به رویکردهای برتریجویانه غربی است و در خدمت اهداف امیریالیستی غربی است. به امید پر هیز از سوء فهمها و روشن کردن مبنای تحلیل های تطبیقی حقوقی که انجام خواهد شد، بعضی از ابعاد و سوابق سیاسی این بحثها بررسی خواهند شد. به علاوه، مشاركت مهم مسلمانان در ایجاد نظام حقوق بشر سازمان ملل و شواهدی از محکوم شدن نسبیت گرایی فرهنگی از سوی مسلمانان که آنها را از حفاظت حقوق بشرى محروم مي كند، مؤكد شدهاند. بررسيها نشان مي دهند كه مواضع دولتي درباره این که اسلام چطور بر حقوق بشر اثر می گذارد، واجد نشانه های محاسبات سیاسی هستند که این مواضع، علاوه بر اینها، به مرور زمان به همراه تغییر محاسبات سیاسی دستخوش تغییر میشوند. در نتیجه، هنگام ارزیابی روایتهای دولتی از این که سنت اسلامی چه

• ۲۷ أسلام و حقوق بشر

اثری بر مسأله حقوق دارد، باید رهیافتی انتقادی را اتخاذ کرد و سیاست نهفته در پشت آنها را بررسی کرد.

# فصل هوم

# حقوق بشر در نظامهای بینالمللی و خاورمیانهای

منابع و بسترها

### حقوق بشر بين المللي: پيشينه

در اندیشه غربی، صورت بندی هایی از آن چه در حال حاضر حقوق بشر می نامیم نسبتا تازه است، هر چند می تواند سابقه های خاصی از آن را در دوران باستان نیز یافت. بذر مفاهیم مربوط به حقوق بشر را گرایش هایی در دوره رنسانس در اروپا و رشد همپای اندیشه ی خرد گرا و انسان گرا پاشید که منجر به نقطه عطف مهمی در تاریخی عقلانی غرب شد: دست کشیدن از عقاید پیشامدرن تکلیف های انسان و برگرفتن این دیدگاه که حقوق انسان باید در نظریه ی سیاسی محوری باشند.[۱] در طی عصر روشنگری اروپا، حقوق انسان مشغله فلسفه سیاسی و مبنای عقلانی حقوق مدرن مدنی و سیاسی شد.

متفکران بریتانیایی و فرانسوی قرن هجدهم پر چمدار افکار مدرن حقوق بشری بودند و بر تمهیدات اعلامیه استقلال آمریکا در سال ۱۷۷۶، اعلامیه حقوق ویر جینیا در سال ۱۷۷۶ و لایحه حقوقی که در سال ۱۷۹۱ به قانون اساسی آمریکا اضافه شد اثر گذاشتند. مهم ترین الگوی بر گرفته از این دوره، اعلامیه «حقوق انسان و شهروند» سال ۱۷۸۹ بود که در زمان انقلاب فرانسه تدوین شد. صورت بندی های به کار رفته در این الگوها تاثیر

<sup>1.</sup> Déclarations des droit de l'homme et du citoyen

🍫 ۷۴ اسلام و حقوق بشر

تاريخي عظيمي داشتهاند.

زمینه مشتر ک فلسفه های حقوق بریتانیایی و فرانسوی این فکر است که حقوق افراد واجد برترین اهمیت است. محققی در مروری بر تکامل تاریخی مفاهیم حقوق اهمیت دغدغه حقوق را چنین تصویر کرده است که «مفهوم حقوق فردگراست به این معنا که دیدگاههای پایین به بالا از اخلاق است تا دیدگاهی از بالا به پایین و بر آمده از این واقعیت مرتبط که معمولا مدعیات و مطالبات جزء را نسبت و در برابر کل بیان می کند.»[۲] مدتها پیش از پدیدار شدن قانون حقوق بشر بین المللی، مشر وطهخواهی و مدتها پیش از پدیدار شدن قانون حقوق بشر بین المللی، مشر وطهخواهی و

قانو ن خواهی ابزاری برای تامین حقوق مدنی و سیاسی، حقوق سلبی که بر قدرت دولتها قید و محدودیت مینهاد، دیده می شد. قانون اساسی آمریکا و قوانین اساسی بعدی اروپایی الگوهایی تاثیر گذار شدند. کانون همهی این قوانین اساسی محدود کردن قدرت دولتی و تضمین هایی برای آزادی فردی است که باید از تعرض و مداخله دولتی مصون بمانند. مقرراتی که این محدودیتها را برقرار می کنند منعکس کنندهی واکنشهایی به تجربههای ستم و سوء حکمرانی است و برای اصلاح این آفات و عوارض طراحی شدهاند. تهیه کنندگان پیش نویس های قانون اساسی، با به رسمیت شناختن این نکته که گاهی حقوق فردی لازم است که با خاطر منافع عمومی یا در شرایط فوقالعاده محدود شوند، در پی تعریف و محدود کردن توجیههایی که دولتها می توانستند برای محدود کردن حقوق بیاورند، رفتند. اهداف مشابهی زیربنای قانون بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی است که شدیدا متکی بر صورت بندی هایی است که ابتدا در غرب سر بر آوردند. حتى با تمركز محدودتري برحقوق مدنى و سياسي، طيف منابع بالقوه قانون حقوق بشر بین المللی گستر ده تر از آن است که در این کتاب بتوان پوشش داد. برای مقایسه هایی كه اينجا انجام شده است، لايحه حقوق بشر بين المللي محوري خواهد بود. لايحه حقوق بشر بين المللي متشكل است از اعلاميه جهاني حقوق بشر سال ١٩٤٨، معاهده بين المللي حقوق اقتصادي، اجتماعي و فرهنگي (ICESCR) سال ۱۹۶۶ و معاهده بينالمللي حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، باز هم در سال ۱۹۶۶ به همراه پروتکل اختیاری معاهده بين المللي حقوق مدني و سياسي (ICCPR). معاهدههاي سال ۱۹۶۶ در سال ۱۹۷۶ به اجرا در آمدند. اعلامیه جهانی حقوق بشر به مرور زمان اهمیت قانون بین المللی متعارف را پيدا كرده است و به اين معنا براي تمام كشورها لازم الاجراست فارغ از اين كه هيچ يك از معاهدهها را تصویب کرده باشند یا نه.

بسیاری از کشورها از تصویب یک یا هر دوی معاهدههای اصلی امتناع کردهاند. در میان کشورهای مسلمان خاورمیانهای که معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) و معاهده بین المللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی (ICESCR) را تصویب نکر دهاند، عربستان سعودی و امارات متحده ی عربی را می بینیم. از سوی دیگر، کشورهای متنوعی مثل افغانستان، الجزیره، مصر، ایران (اینجا بدون شک مهم است که مسألهی تصویب این معاهده ها در ایران قبل از انقلاب اسلامی پیش آمده است)، عراق، اردن، کویت، لیبی، مراکش، پاکستان، سودان (طی سالهای ۱۹۸۵ تا ۱۹۸۹، دوره کوتاه دمو کراسی بین دو رژیم نظامی متعهد به اسلامی سازی)، سوریه و تونس این معاهده ها را تصویب کرده اند.[۳]

## حقوق بشر اسلامي: منابع

مطالبی که نویسندگان مسلمان نوشته اند به منظور تعریف این که اسلام حقوق بشر را می پذیرد، چنان گسترده است که تنها بخش کوچکی از ادبیات را می توان در اینجا بررسی کرد. تمهیدات بر گزیده ای درباره حقوق مدنی و سیاسی در اینجا بررسی خواهند شد و قانون جزایی و روندهای آن به خاطر محدودیت جا به حاشیه فرستاده خواهند شد. تمهیدات حقوق در چندین قانون اساسی که در آنها اسلام نقش مهمی ایفا می کند، بررسی خواهند شد. برخورد با حقوق بشر در این قانونهای اساسی مهم است چون قانون حقوق بشر بین المللی قرار است که الگوهایی را مقرر کند و متکی بر قوانین ملی برای پیاده سازی است. [۴]

کارهایی که قرار است بررسی شوند توسط مسلمانانی از سنتهای سنی و شیعی از چندین کشور تالیف شدهاند. همه آنها از خاورمیانه هستند و اینجا برای در نظر گرفتن شمال آفریقا، و کشورهای عضو سازمان همکاری اسلامی گنجانده شدهاند که در آن کشورهای خاورمیانهای نقشی مهم ایفا می کنند. تاکید بر اصولی است که دولتها اختیار کردهاند یا توسط نهادهای مهم اسلامی و چهرههای تاثیر گذار ارائه شدهاند. استثنای این موارد کارهای «سلطان حسین تابنده» است که هرچند چهرهای نسبتا فرعی است ولی به خاطر واکنشهای صریح تر و به ظاهر کمتر دیپلماتیکاش به تمهیدات مختلف اعلامیه جهانی حقوق بشر مهم است. در نتیجه، طیف کارهایی که در اینجا مرور شدهاند آنقدر گسترده است که اجازه بدهد بعضی تعمیمها را صورت دهیم.

به عنوان مسألهای مقدماتی، باید در نظر داشت که تمایزهایی گسترده میان دیدگاههای مسلمانانی برقرار خواهد شد که مدافع حقوق بشرند و دیدگاههای آنها که با حقوق بشر مخالفاند. از آنجا که هدف، مقایسه دیدگاههای مسلمانانی است

🍫 ۷۶

که در هر کدام از طرفین نزاع درباره حقوق بشر واقع اند، و به منظور این پژوهش، از دو مقوله اصلی استفاده می شود. این جا اصطلاحات «لیبرال» و «محافظه کار» به معنای فرهنگ لغتی شان استفاده می شوند: لیبرال در این بستر به معنای دیدگاههایی است که مدافع حقوق بشر و پیشرفت به سوی دمو کراسی هستند – و «پیشرو» به معنای حمایتگری مرتبط با آنهاست، و محافظه کار به معنای دیدگاههایی است که خواهان حفظ سلسله مراتب و نهادهای مستقری هستند که با حقوق بشر تضاد دارند و دمو کراتیزاسیون را کنار می گذارند. اصطلاحات «واکنشی» و «واپس گرا» به معنای دیدگاههایی هستند که خواهان معکوس کردن پیشرفت و برپاسازی دوباره نهادهایی از دورههای پیشین هستند. پیداست که بسیاری از تمایزهای ظریف را نیز باید در نظر داشت، ولی این کار باعث نهادن بار اضافه بر دوش کاری است که هماکنون با بحثهایی درباره تمایزهای بسیار خاص سنگین شده است.

یکی از اسنادی که در اینجا ارزیابی می شوند «نظر مذهبی به اعلامیه حقوق بشر» نوشته سلطان حسین تابنده است. این جزوه در سال ۱۹۶۶ (چاپ اول در اردیبهشت سال ۱۳۴۵ شمسی) به زبان فارسی نوشته شده است و در سال ۱۹۷۰ ترجمه انگلیسی اش منتشر شده است. تابنده، متولد شمال شرق ایران در سال ۱۹۱۴، وارث رهبری سلسلهای از صوفیان نعمت اللهی مرتبط با شیعیان دوازه امامی است. او در دانشگاه تهران و دانشکده تربیت معلم تهران تحصیل کرده است و سفرهای فراوانی در جهان مسلمان و داخل اروپا نیز داشته است. او تفسیرش درباره حقوق بشر را به نمایندگان کشورهای مسلمان که در کنفرانس بین المللی حقوق بشر در تهران در سال ۱۹۶۸ شرکت کرده بودند ارائه کرد. هدف اش این بود که آنها را از مواضعی که باید در قبال تمهیدات اعلامیه جهانی حقوق بشر بگیرند آگاه سازد. او این مواضع را از منظر احکام اسلامی بررسی کرده بود. در سخنان تابنده می توان واکنش های یک رهبر محافظه کار سلسله ای دینی را دید. او که ظاهرا بیمی از ملاحظات سیاسی ندارد، در ابراز نارضایتی اش از حقوق بشر، با صراحتی بسیار بیشتر از هم قطاران محافظه کارش سخن می گوید.

جزوهای با عنوان «حقوق بشر در اسلام» که به قلم رهبر دینی سنی مذهب شبه قاره، «ابوالعلا مودودی»، نوشته شده است نیز بررسی خواهد شد.

<sup>1.</sup> توضیح مترجم: مقدمه چاپ اول این کتاب نکته ظریفی دارد که شاید نویسنده کتاب حاضر به آن اعتنای کافی نکرده باشد. تابنده در مقدمه چاپ اول می گوید که «در بعض موارد احساسات غلبه نموده عنان قلم را در اختیار گرفت و به تندی پیش رفت ولی نظری جز خدمت به دیانت و مذهب نداشته.» این اذعان تابنده به مغلوب احساسات و عواطف شدن، حاشیهی ظریفی است بر کل کتاب.

محور این جزوه که نخستین بار در سال ۱۹۷۶ منتشر شده است، ترجمهای انگلیسی است از سخنرانی مودودی در سال ۱۹۷۵ در لاهور پاکستان. در سال ۱۹۴۱، مودودی گروهی سیاسی را پایه گذاری کرد به نام «جماعت اسلامی» که اعضایاش خود را متعهد با احیای دوباره قانون اسلام و ایجاد حکومت اسلامی در پاکستان می دانستند؛ این گروه و جناحهای متحد با آن هم چنان در سیاست پاکستان در طی چندین دهه گذشته فعال بودهاند. مودودی قبل از مرگاش در سال ۱۹۷۹، به تفصیل درباره استفاده از اسلام برای حل مشکلات امروزی نوشته است و آثار او از طریق ترجمه انتشار وسیعی داشته است. در تقدیر از آن چه که خدمات برجسته او به اسلام تلقی می شود، عربستان سعودی «جایزه ملک فیصل» را به او داد. مودودی که از آموزش سنتی دینی علمای نامدار دانش آموخته برخوردار نبود، هدفاش را اثر گذاشتن بر مخاطبان مردمی گسترده قرار داد و سخنان برخوردار نبود، هدفاش را اثر گذاشتن بر مخاطبان مردمی گسترده قرار داد و سخنان موضعی تهاجمی در برابر غرب گرفت که جامعه و فرهنگ غربی را به خاطر انحطاط و مادی گراییاش به باد انتقاد می گرفت که جامعه و فرهنگ غربی را به خاطر انحطاط و مادی گراییاش است. جزوه حقوق بشر او نماینده رویکردهایی جدلی است که شالوده همتای غربیاش است. جزوه حقوق بشر او نماینده رویکردهایی جدلی است که شالوده قار او را به طور کلی تشکیل می دهند.

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی (UIDHR) سال ۱۹۸۱ نیز در این جا بررسی خواهد شد. این سند که توسط نمایندگانی از مصر، پاکستان، عربستان سعودی و سایر کشورها تحت اشراف شورای اسلامی، که سازمانی خصوصی و مستقر در لندن بود که با «مسلم لیگ» جهانی، مستقر در عربستان سعودی، مرتبط بود، تهیه شده است. این اعلامیه با تبلیغات عمومی پر سر و صدایی به سازمان آموزشی، علمی و فرهنگی سازمان ملل متحد (یونسکو) در پاریس ارائه شد. اگر این سند را خیلی سرسری بخوانیم، نسخه انگلیسی آن شباهت زیادی به اعلامیه جهانی حقوق بشر دارد، ولی بسیاری از شباهتها گمراه کننده اند. نسخه انگلیسی تفاوتهای زیادی با نسخه عربی آن دارد که اصولی را بیان می کند که انحراف چشمگیری از اعلامیه جهانی حقوق بشر دارد. هر چند اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی نشان می دهد که است، ابهامات و طفره روی های اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی نشان می دهد که نویسندگاناش نتوانسته اند میان خودشان درباره این تمهیدات به اجماعی برسند.

تمهیدات حقوق ارائه شده در «پیش نویس قانون اساسی اسلامی» توسط آکادمی پژوهشهای اسلامی قاهره، مرتبط با دانشگاه الازهر، معتبرترین نهاد آموزش عالی

<sup>1.</sup> Universal Islamic Declaration of Human Rights

◊ ۸۸ اسلام و حقوق بشر

اسلامی سنی و مرکز اندیشه های اسلامی محافظه کار، تهیه شده است. این قانون اساسی پیش نویس که در سال ۱۹۷۹ در «جلد ۵۱ مجله الازهر» منتشر شده است، نماینده یکی از مواضع اسلام سنی در قبال حقوق بشر است. پیش نویس الازهر که در مقطعی منتشر شده است که رهبری شیعی ایران بعد از انقلاب اسلامی در جهان سنی دنباله رو به دست آور ده بود، می تواند به مثابه تلاشی تلقی شود که نشان دهد اسلام سنی دارای منابعی است برای ایجاد قانونی اساسی برای دولتی مدرن.

تمهیدات حقوق در قانون اساسی ایران سال ۱۹۷۹ که بنا به در آمدش «مبتنی بر اصول و ضوابط اسلامی است» نیز بررسی خواهند شد.[۵] قانون اساسی ایران نمونهای است از کوششی برای نشان دادن این که در رژیمی تئو کراتیک که شالودهاش تشیع اثنی عشری است، چه حقوقی در ظل آنجای دارند.

اعلامیه حقوق بشر در اسلام قاهره در کنفرانس جهانی حقوق بشر سال ۱۹۹۳ وين توسط وزير خارجه عربستان سعودي ارائه شد.[۶] او مدعى شد كه اين اعلاميه منعكس كننده اجماع مسلمانان جهان بر سر مسأله حقوق است.[۷] این اعلامیه اهمیت خاصی یافته است از این رو که بازتاب گرایش هایی است که پیش از این در طرحهای قبلی حقوق بشر اسلامی مقرر شده است و به خاطر این که در ماه اوت سال ۱۹۹۰ توسط وزرای خارجه سازمان همکاری اسلامی که بعدا آن را بیانیه محوری اسلامی درباره حقوق بشر قلمداد کرده، تصویب شده است. به نظر می رسید که این بیانیه دست کم به طور سطح واجد اجماعی کلی تر - البته تنها در سطح دولتی - است از این که اسلام چگونه بر حقوق اثر می گذارد. در عمل، مواضع واقعی بعضی از کشورهای عضو سازمان همکاری اسلامی در زمینه حقوق و تبیین حقوق در قانونهای اساسیشان که پس از صدور اعلامیه قاهره به همان گستردگی گذشته اختلاف داشت، حفظ ظاهر اجماع را بد جلوه داد. سازمان همکاری اسلامی اعلام کرد که اعلامیه قاهره با منشور حقوق بشر سازمان همکاری اسلامی جایگزین خواهد شد، اما این منشور پیشنهادی هنوز منتشر نشده است. در همین حین، سازمان همکاری اسلامی نقشی فعال در نظام حقوق بشر سازمان ملل پیدا کرده، اعلامیه قاهره را ترویج کرده و در پی متقاعد کردن سازمان ملل است تا به آنچه دغدغههای اسلامی در حوزه حقوق بشر تلقی می کند وزن بیشتری بدهد.

کنفرانس جهانی حقوق بشر سال ۱۹۹۳ در وین نیرویی رانشگر را برای کشورهای مسلمان فراهم کرد تا موضع شان را درباره حقوق بشر تعریف کنند. کشمکشها بر سر این که آیا حقوق بشر به نحو جدایی ناپذیری با فرهنگ غربی مرتبط است و آیا حقوق بشر باید جهان شمول باشد یا نه، مشغله اصلی این کنفرانس بود.[۸] در دوره پیش از

برگزاری کنفرانس، عربستان سعودی و ایران از حامیان مهم اعلامیه سال ۱۹۹۰ قاهره بودند. در مقطعی، عراق نیز برای فشار آوردن به کمیسیون حقوق بشر سازمان ملل برای قبول اعلامیه قاهره به مثابه جایگزینی اسلامی برای حقوق بشر بین المللی به ایران پیوست.[۹] این که این رژیمها با فلسفههای به شدت مغایر همدیگر مروج سندی بر مبناي تعهد با ارزشهاي مشترك اسلامي باشند، فوقالعاده نامحتمل است. اسلام وهابي رسمي عربستان سعودي كه معتقد به حاكميت پادشاهي مطلقه است و تعصب ضد شيعي شدیدی دارد از سوی ایران محکوم شده است. «صدام حسین»، دیکتاتور عراق، به شدت مورد انتقاد آیتالله روحالله خمینی بود. صدام حسین که متعلق به اقلیت سنی عراق بود، متمسک به بعثی گری، ایدئولوژی ملی گرای سکولار عرب، بود و به سر کوب و تعقیب اکثریت ناآرام شیعه عراق می پرداخت. هر چقدر هم که سیاستهای دینی شان با هم تفاوت داشت، هر سه رژیم شیوه مشابهی در محروم کردن شهروندانشان از حقوق و آزادیها داشتند و متوسل به شیوههایی تند و شدید برای سرکوب و حذف مخالفان و منتقدانشان می شدند. هر سه دولت محاسبه می کردند که از ترویج قانون حقوق بشر بین المللی جایگزینی که در آن از معیارهای اسلامی بر رقیق کردن حقوق استفاده می شد، سود می برند. به مناسبت جلسه سازمان همکاری اسلامی در تهران در دسامبر سال ۱۹۹۷، ایران و سایر اعضای سازمان همکاری اسلامی همچنان بر این فکر اصرار داشتند که نظام فعلی حقوق بشر سازمان ملل به شدت غربی است و نیازمند تغییر برای گنجاندن فرهنگ و ارزشهای دینی کشورهای مسلمان است و «کوفی عنان»، دبیر کل سازمان ملل که اصرار داشت حقوق بشر جهان شمول هستند این موضع را رد کرد.[۱۰]

در کتاب حاضر، قانون پایه عربستان سعودی (نظام اُسّی) که در اول مارس سال ۱۹۹۲ صادر شده است نیز بررسی خواهد شد.[۱۱] بر خلاف ایران، پاکستان یا سودان، عربستان سعودی در پی اسلامی سازی نبود و به جای آن تصمیم گرفته بود که در بیشتر زمینه ها قانون اسلامی پیشامدرن را به همان شکلی که در رسالههای فقهی به عنوان قانون سرزمین آمده بود، حفظ کند. در عوض، عربستان سعودی با تاخیر، برنامهای از اصلاحات آزمایشی را آغاز کرد به شکلی که بیشتر کشورها تا اوایل قرن بیستم انجام داده بودند. قانون پایه سال ۱۹۹۲، هر چند بسیار ابتدایی است، نزدیک ترین چیز به یک قانون اساسی بود که تا آن زمان عربستان سعودی داشت. ادعا می شد که تمهیدات قانون پایه از اسلام اعلام برگرفته شده اند و برای تاسیس دولتی بودند که به همان قیاس برگرفته از اسلام اعلام شده بود.[۱۲] اختلاف میان حقوقی که قانون پایه ارائه می کرد و حقوق اعلامیه قاهره که عربستان سعودی علنا تصویب کرده بود، فقدان یکپارچگی در سیاستهای حقوق بشری

🖈 ۸۰ اسلام و حقوق بشر

عربستان سعودي را آشكار مي كند.

قانونهای اساسی تازه ی افغانستان و عراق نیز در فصلهای بعدی بررسی می شوند. این اسناد پس از سرنگونی رژیمهای قبلی در حمله نظامی آمریکا تهیه شده اند و در نتیجه مشاوران آمریکایی سهمی مهم در روند تهیه پیش نویس قانون اساسی داشته اند. اما در هر دو کشور، مسأله ی این که چگونه بین مدعیات رقیب اسلام و حقوق بشر توازن برقرار شود، تبدیل به کانون اصلی نزاع شد، مثل بسیاری از کشورهای مسلمان دیگر. عناصری از برنامههای اسلامی سازی در پاکستان و سودان و هم چنین انتشاراتی دیگر که به اسلام و حقوق بشر می پردازند نیز از باب مقایسه بررسی خواهند شد.

لازم به تکرار است که این که طرحهای حقوق بشر اسلامی را با برچسب «اسلامی» در این جا یاد می کنیم به این معنا نیست که اصولی که در آنها آمدهاند نماینده مواضع قطعی عقاید اسلامی در زمینه مسائل حقوق است و به این معنا هم نیست که همه یا حتی اکثریت بیش از یک میلیارد مسلمان جهان آنها را تایید می کنند. مسألهی این که چطور حفاظت از حقوق بشر با سنت اسلامی مرتبط است هم چنان در سراسر جهان اسلام به شدت محل نزاع است.

اسناد حقوق بشری اسلامی که اینجا بررسی می شوند از بسیاری جهات نشانگر مواضعی مصالحه گرانه و سازشکارانه است که ادعا می کنند که اسلام حقوق بشر را مادامی که این حقوق بشری در ظل و قید معیارهای اسلامی نباشند - نمی پذیرد. نتیجه ملقمه - و اغلب ملقمهای ناجور - از قانون بین المللی با مفاهیمی است که از میراث حقوقی اسلامی برگرفته شده اند یا واجد نسب نامه ای اسلامی قلمداد می شوند.

ادبیات مربوط به مواضع مصالحه گرانه تصویری خیره کننده به دست می دهند از این که وقتی جنبه هایی از نظام های حقوقی نامشابه در هم آمیخته می شوند و ترکیبی می سازند که هیچ پیشینه ی تاریخی ندارد، چه اتفاقی می افتد. دست بر قضا، این دیدگاه مصالحه گرانه که اسلام به نوعی برای حقوق بشر تمهیدی دارد ولی شرایط و قیودی را بر آن ها می نهد نیز دیدگاهی است که اهمیت سیاسی فوق العاده ای دارد.

## تاثیر اسلامیسازی بر قانونهای اساسی و عدالت

پدیدار شدن دیرهنگام طرحهای حقوق بشر اسلامی در خاورمیانه مرتبط است با الگوی فشارها برای اسلامیسازی قوانین. مروری مختصر بر بعضی از روشهای اسلامیسازی دولتی که بر حقوق اثر میگذارند در این جا لازم است. اگر واقع گرا باشیم، نمی توان روشهای پیاده کردن قانون و ایدئولوژی اسلامی در بعضی کشورهای خاص را از سیاست محلی منسلخ کرد. لذا، مثلا موارد خاص برنامههای اسلامیسازی در ایران و همسایهاش پاکستان تفاوتهای شگرفی دارند و این دو الگو به نوبه خود با نسخه اسلامیسازیای که در کشور همسایهشان، افغانستان، تحت حکومت طالبان دنبال می شود، تفاوت دارد. اسلامیسازی در سودان آشوبناک و جنگزده نیز مختصات خود را دارد. اما برنامههای رسمی اسلامیسازی در همه کشورها تناسب نزدیکی با بدتر شدن وضع حقوق بشر و تضعیف شدید نهادهایی دارد که می توانند حاکمیت قانون را تامین کنند.

رژیم خودکامه شاه سابق ایران مسیر سریع غربی سازی را دنبال می کرد و مواجهه دیرهنگامی با توانمندی اسلام سیاسی به مثابه ابزاری برای بسیج اعتراضهای سیاسی داشت. انقلاب اسلامی سال ۱۹۷۹ در ایران به صورت یک انقلاب مردمی گسترده آغاز شد ولی یک جناح روحانی نهایتا سلطه بر دولت را به دست آورد و نیروهای سکولار و ليبرال را از ميان برد. برنامه اسلامي سازي ايران كه پس از ناآرامي هاي انقلابي مهمي رخ داد و توسط روحانیان محافظه کار تدبیر شده بود، طبیعتا گسترده تر بود و بیشتر نماینده رویکر دهای روحانیون بود تا نسخههای اسلامی سازی ای که در جاهای دیگر پیاده می شد. اسلامی سازی ایران از لحاظ نظری طوری طراحی شده بود که قانون و اجرای عدالت را با معیارهای شریعت، یا قانون اسلامی، ساز گار کند. در جریان برنامههای اسلامی سازی، بسیاری از مقررات برگرفته از شریعت پیشامدرن، یا دست کم حسب ادعا الهام گرفته از اصول شریعت، تبدیل به قانون شدند و معیارهای پیشین غربی کنار گذاشته شدند. نه تنها قوانین مایهدار بلکه دادگاهها و روشهای تنفیذ قانون نیز به شکلی تغییر یافتند که منعکس کننده چیزی باشند که رسما مقررات اسلامی توصیف می شدند. کانونهای و کلا و دادگستری که همساز با معیارهای مدرن اروپایی بودند، سد راه اجرای قوانین اسلامی شمر ده شدند. اعضای کانون و کلا که دیدگاههای افراد حرفهای آموزش دیده را داشتند و متاثر از ارزشهای لیبرال بودند و همراه با حقوق بشر، اغلب برای شان دشوار، اگر نگوییم غیرممکن، بود که مسئولیتهای حرفهای شان را در شرایط تازه انجام دهند. ایران نهایتا در سال ۱۹۸۱ و ۱۹۸۲ اقداماتی را برای برچیدن و به طور کلی از میان بردن کانون و کلا انجام داد.[۱۳]

با تمام هیاهو بر سر احیای دوباره قانون اسلامی، انتظار می رود که قانون اساسی پس از انقلاب زاویه ای شدید با گذشته داشته باشد، ولی واقعیت این است که قانون اساسی تازه نماینده امتداد قابل توجه نخستین قانون اساسی ایران بود که در سالهای ۱۹۰۶ و ۱۹۰۷

🖈 ۸۲ اسلام و حقوق بشر

تهیه شده بود. نخستین قانون اساسی مشروطه همزمان حاوی عناصر سکولار و اسلامی بود و نماینده مصالحهای شکننده میان جناحهای لیبرال و محافظه کار بود.[۱۴] این قانون اساسی به شدت مدیون تاثیرات فرانسوی بود، همچون فرهنگ حقوقی ایران به طور کلی، و این تاثیرات حتی پس از انقلاب اسلامی نیز ادامه پیدا کردند.

یس از سرنگونی شاه، نسخه پیش نویسی از قانون اساسی در بهار سال ۱۹۷۹ تهیه شد که دورهای بود که در آن چپگرایان و نیروهای سکولار هنوز نفوذ داشتند. مانند قانون اساسی ۱۹۰۶–۱۹۰۷، این پیش نویس اولیه شامل اصول سکولار و اسلامی بود، اما در مقایسه با قانون اساسیای که بعدا برگرفته شده، وقع بسیار کمتری به افکار و آرزوهای روحانیون محافظه کار مینهاد. پس از این که توازن قدرت به نفع روحانیون محافظه کار تغییر کرد و پس از انتخاباتی که گروههای سیاسی سکولار آن را غیرعادلانه خوانده و محکوم کردند، در ماه اوت سال ۱۹۷۹، شورای خبرگانی تشکیل شد که اکثریت اعضای اش روحانیون محافظه کار شیعی بو دند. قانون اساسی جدید که از طریق همه پر سی در دسامبر سال ۱۹۷۹ تصویب شد، منعکس کننده استقرار سلطه روحانیون بود. این قانون اساسی واجد بعضی از مشخصه های پیش نویس قبلی و مشتمل بر عناصری بود که از الگوهای فرانسوی گرفته شده بودند ولی بی هیچ ابهامی برتری و ولایت قانون اسلامی را بر حقوق بشر تایید کرد و قدرت روحانیون شیعه را در دولت و نظام حقوقی قوت بسیاری بخشید. در نتیجه، قانون اساسی فعلی ایران محصول دههها مبارزه است برای این که تعریف شود قانون اسلامی و روحانیون شیعه چه نقشی باید در نظام حقوقی و دولت ایفا کنند. این قانون اساسی به جای حل کشمکش های کهن، به آنها دامن می زند. در ماه ژوئیه سال ۱۹۸۹، اصلاحات قابل توجهی در قانون اساسی انجام شد تا مکانیزمی برای حل این کشمکشها در آن گنجانده شود ولی هیچ چشماندازی برای پایان آنها دیده نمی شد.[۱۵]

ناآرامیهای انقلاب ایران مایه هراس رژیمهای سکولار بیشتری شد. روشهای پیش دستانه ی سخت گیرانه ی دولتهای دیکتاتوری در کشورهایی مثل الجزیره، مصر، عراق (قبل از حمله آمریکا)، سوریه، لیبی و تونس حرکتهای گروههای مخالف خواستار اسلامیسازی را متوقف کرد. رژیمهای دیگر تلاش کردند از طریق دادن امتیازهایی به مطالبات احیای قانون اسلام با حرکتهای اسلامیسازی راه بیایند. چنان که در زیر بررسی می شود، در پاکستان و سودان دیکتاتوریهای نظامی تصمیم گرفتند راه دوم را در پیش بگیرند.

روی هم رفته، تغییرات سیستمی در ظل برنامه اسلامیسازی در پاکستان، ایران و

سودان سهم زیادی در فرسایش حاکمیت قانون از طریق سیاسی سازی شدید اجرای عدالت و به خطر انداختن استقلال قضایی داشتند. پی گیری اسلامی سازی نیز مصادف شد با تغییراتی در الگوی نقض حقوق بشر، که از جمله منجر به اجرای بعضی تنبیهات جزایی وحشیانه، گسترش تبعیض علیه زنان، و حمایت از تعقیب و آزار خشن تر اقلیتها و مخالفان دینی شد. اهمیت تغییر کلی در نقض حقوق بشری که به همراه برنامههای اسلامی سازی از راه رسیدند به تفصیل توسط ناظران معتبر بسیاری و هم چنین سازمانها و نهادهای بین المللی نگران حفاظت از حقوق بشر ثبت شده است.[18]

به طور کلی، رژیمهایی که در پی اسلامی سازی هستند هنگام مواجهه با اتهام نقض حقوق بشر واکنشهای دفاعی و خشمگینانه نشان می دهند و حتی ادعا می کنند که سیاستهای شان مبتنی بر اسلام است. این نشان می دهد که به طور کلی و به رغم ادعای شان مبنی بر این که قانون اسلامی توجیه کننده نقض حقوق بشر است، دولتها قانون حقوق بشر بین المللی را هنجاری و ارزشی می دانند و از انتقاد به خاطر نقض آن بیم دارند.

هنگام پی گیری اسلامی سازی، دولت های ایران، پاکستان و سودان نگران بودند که بدتر شدن وضع حقوق منجر به چالش های خجالت آوری در برابر قانون اساسی می شود. در نتیجه، راهبردهای مختلفی برای رفع این چالش ها تمهید شدند از جمله بازنویسی تمهیدات قانون اساسی به شکلی که حقوق را از درون تهی کند یا صرفا آن ها را به تعلیق در آورد. در هر سه کشور، اسلامی سازی منجر به سلطه فلسفه هایی شد که با مشر و طه خواهی و قانون گرایی ضدیت دارند.

در ایران، رهیافت اساسی این بود که قانون اسلامی را فوق قانون اساسی سال ۱۹۷۹ بنشانند و تبصرههای اسلامی مبهمی بر تمهیدات حقوق قانون اساسی بیفزایند. این تبصرههای اسلامی به تفصیل بیشتر در فصلهای چهارم تا نهم بررسی خواهند شد. هر چند افزودن تبصرههایی به تمهیدات حقوق کشمکشهای میان رفتار دولت و بعضی تمهیدات قانون اساسی ایران را به طور کامل نزدود، اما توجیهاتی کلی برای تعرض به حقوق را فراهم کرد. مثلا اصل ۴ قانون اساسی ایران زمینه را برای استفاده از معیارهای اسلامی به عنوان مستمسکی برای رقیق کردن حقوق فراهم می کند که تعریف ناشده باقی مانده بودند. این اصل می گوید: «کلیه قوانین و مقررات مدنی، جزایی، مالی، اقتصادی، مانده بو دند. این اصلامی باشد. این اصل بر اطلاق یا عموم همه اصول قانون اساسی و قوانین و مقررات دیگر حاکم است و تشخیص این امر بر عهده فقهاء شورای نگهبان است.» این فقها، کسانی هستند که بنا به

🏞 ۸۴ اسلام و حقوق بشر

اصل ۱۱۰ قانون اساسی توسط رهبری کشور نصب می شوند. فقهای شورای نگهبان مرجع نهایی تصمیم گیری درباره انطباق قانون با اصول و احکام اسلامی هستند.

در نتیجه، حتی تضمینهای حقوق در قانون اساسی نیز نمی توانند در صورت تشخیص فقها مبنی بر ناساز گاریشان با اصول اسلامی نافذ باشند، اما این که این اصول اسلامی شامل چه چیزهایی هستند و چطور بر حقوق در قانون اساسی اثر می گذارند هرگز روشن نشدهاند. نخبگان روحانیت، بسیاری از عناصر نظام عمدتا فرانسوی-یایهی حقوقی را بر چیدهاند ولی به جای آن چارچوب محکمی از قانونیک را بر حسب معیارهای اسلامی قرار ندادهاند و ایران را در وضعیتی از تعلیق قانونی وانهادهاند. بنا به ادعای یکی از گزارشهای حقوق بشری درباره ایران، روحانیون ایران حاکمیت قانون را در کشور با در انحصار گرفتن تفسیر اصول ایدئولوژیک محوری، به شدت تضعیف کردهاند.[۱۷] به جای نشان دادن دغدغهای سختگیرانه برای قانونی بودن آنچه که از سوی فقهای ارشد انتظار می رود، روحانیون حاکم بر ایران اغلب رفتاری خشن و قلدرمآبانه و مخالف قانون از خود نشان دادهاند. یک نمونه از این ذهنیت را می توان در سال ۱۹۹۷ در واکنش «آبتالله محمد بزدی» ، رییس قوه قضاییه ایران، به اعتراض «آیتالله حسینعلی منتظری» به ولایت فقهی آیتالله علی خامنهای نشان داد، مشاهده کرد. منتظری که زمانی جانشین برگزیده خمینی بود ولی بعدا از منتقدان دلیر سوء رفتارهای رژیم شد، از جانشینی کنار گذاشته شد و حصر خانگی شد. برای تنبیه منتظری به خاطر زیر سوال بودن رکن نظام حاکم روحانیت در ایران، ماموران رژیم به خانه او حمله بردند و راهپیماییهای تهدیدآمیزی توسط اراذل و اوباشی خشن بر پا شد. آیتالله یزدی که خشونتها و تهدیدها را به قدر کافی مرعوب کننده ندیده بود، علنا هشدار داد که اگر منتظری ساکت نشود، «عاقبت حتى سخت ترى» خواهد داشت.[۱۸] يعنى در پاسخ به اظهارات انتقادى یک روحانی برجسته، رییس قوه قضاییه ایران به جای پاسخ دادن به نکاتی که او طرح کرده بود، مانند رییس گروهی از جانیان رفتار کرد که برای جلب رضایت طرف عادت به تهدید به خشونت دارند.

نظام تئو کراتیک ایران چیزی را ارائه کرده است که باید «قانون سیاسی» نامیده شود که حاصل اش سیستمی است که در آن قانون – از جمله آنچه قانون اسلام خوانده می شوند – مراحل دادرسی همه مقید به سیاستاند.[۱۹] تاثیر ایدئولوژی اسلامی رسمی بر نقض حقوق بشر را به روشنی می توان در نقض حقوق زندانیان سیاسی و سیستمهای

۱. توضیح مترجم: نویسنده در متن اصلی به اشتباه از محمد تقی مصباح یزدی نام برده است که اشتباه است. مصباح یزدی هیچ وقت سمت قضایی نداشته است.

خاص شکنجهای که در زندانهای ایران به کار گرفته می شوند، دید.[۲۰]

پیش از این که روحانیون حاکم بر ایران به این نتیجه برسند که ابراز نکردن انزجارشان از حقوق بشر کاری دیپلماتیک است، میشد سخنان نفرت آمیز آنها را شنید. آیتالله خمینی گفته بود که: «چیزی که این ها حقوق بشر مینامند جز مجموعهای از مقررات فاسد نیست که صهیونیستها درست کردهاند برای نابود کردن همه ادیان راستین.» علی خامنهای رییس جمهور وقت ایران که هنوز به ولایت فقیه نرسیده بود، گفته بود: «وقتی میخواهیم ببینیم چه چیزی درست است و چه چیزی نادرست، سراغ سازمان ملل نمی رویم؛ سراغ قرآن می رویم. برای ما، اعلامیه جهانی حقوق بشر چیزی نیست جز مشتی لاطائلات پیروان شیطان.» [۲۱]

بحثهای داغ درباره اسلام و حقوق بشر در ایران نشان داده اند که اختلاف روحانیون ایران درباره ارتباط اسلام و حقوق بشر چقدر شدید است. بسیاری از روحانیون بسیار محبوب و معتبر ایرانی با صدای بلند خواستار گسترش حقوق و آزادی ها شده اند و روش رسمی استفاده از اسلام برای توجیه استبداد را محکوم کرده اند – و همه این ها به رغم این است که رژیم با خشم خاصی اعتراض روحانیون را مجازات می کند.[۲۲]

جنجالها بر سر اسلام و حقوق بشر در انتخاباتهای سال ۱۹۹۷ و ۲۰۰۱ به آزمون گذاشته شدند. پس از مدتها کنار گذاشتن هر نامزدی که ممکن بود به هر نحوی چالشی در برابر حاکمیت باشد، نخبگان روحانیت در ایران در سال ۱۹۹۷ دچار خطای محاسبه شدند و به «محمد خاتمی»، روحانی لیبرال، اجازه شرکت در انتخابات ریاست جمهوری دادند. خاتمی با پشتوانه عظیمی رییس جمهور شد و موفقیتاش در انتخابات سال ۲۰۰۱ هم تکرار شد. پیروزی او با وعده پیشبرد حقوق بشر، دمو کراسی، حاکمیت قانون و پایان استفاده از اسلام برای توجیه ستمگری به دست آمد.[۲۳] ایرانیان، به ویژه جوانان، پاسخ شورمندانهای به وعدههای لیبرالسازی او دادند و بسیاری از روحانیون و روشنفکران به دفاع از حقوق بشر و محکوم کردن استفاده روحانیون از اسلام برای سرکوب آزادیها بر خاستند.[۲۴]

محافظه کاران توانستند تلاش های اصلاح طلبانه او را خنثی کنند و حتی سر کوبشان را شدت بخشیدند. خاتمی مایه ی ایستادگی در برابر افراطیون سرسخت را نداشت و هنگامی که در سال ۲۰۰۴ با مهندسی آراء در انتخابات مجلس، نامزدهای محافظه کار را به مجلس فرستادند، دوره آزمایشی لیبرالیزاسیون به پایان رسید. «محمود احمدی نژاد»

۱. کوشش مترجم برای یافتن اصل عبارات آیتالله خمینی و آیتالله خامنهای به زبان فارسی به جایی نرسید. ناگزیر از ترجمه انگلیسی آن برای برگرداندن جمله به فارسی استفاده شد.

🚓 ۸۶ اسلام و حقوق بشر

شهردار تهران و مرید آیت الله خمینی، در ژوئن سال ۲۰۰۵ پس از این که شورای نگهبان فهرست نامزدها را چنان فیلتر کرد که امکان انتخاب اصلاح طلب کاریزماتیک دیگری مثل محمد خاتمی رد شود، به ریاست جمهوری رسید. پیروزی احمدی نژاد باعث فشارهای بیشتر بر حقوق بشر به نام اسلام شد. وقتی احمدی نژاد بار دیگر وارد مبارزات ریاست جمهوری سال ۲۰۰۹ شد، نه تنها با مخالفت مردم رنج دیده ایران بلکه با مخالفت روحانیون لیبرال نیز مواجه شد که با صدای بلند نقض حقوق بشری را که در دولت او ادامه پیدا کرده بود، محکوم کردند. پس از پیروزی احمدی نژاد در انتخاباتی که از دید بسیاری تقلب آمیز بود، اعتراضهای مردمی گسترده ای پا گرفت که مشهور به «جنبش سیز» شد و تنها با توسل رژیم به خشونت های مرگه بار سرکوب شد. در طی اعتراضها، روشن شد که جوانان ایران از دست کاری در آراء به خشم آمده اند و می خواهند که دوره استبداد دینی به پایان برسد.

در سودان و پاکستان راه دیگری در پیش گرفته شد: قانونهای اساسی آنها در عمل در طی برنامههای اسلامی سازی شان به تعلیق در آمد. تاریخهای پرفراز و نشیب و پیچیده هر دو کشور بررسی همه وقایع مرتبط را غیر ممکن می سازد ولی به بعضی از جنبههای ارتباط بین اسلامی سازی و نقض حقوق بشر که توسط رژیمهای سودان و پاکستان انجام شده اند، در اینجا اشاره می شود.

رییس جمهور «جعفر نمیری» که پس از به دست آوردن قدرت در ماه می ۱۹۶۹ بر سودان حاکم شد، در سال ۱۹۸۳ تصمیم گرفت که برای استقرار رژیم به شدت نامحبوباش تلاش کند که ائتلافی با اخوان المسلمین سودانی که مدتها پرچمدار اسلامی سازی بودند، ایجاد کند. او یک برنامه جاه طلبانه ولی اتفاقی اسلامی سازی را آغاز کرد که منجر به بروز دوباره جنگ داخلی میان عربها و مسلمانان شمال و مهم تر از همه آنیمیستهای آفریقایی یا مسیحیان جنوب شد.[۲۵] در سال ۱۹۸۴، نمیری به دنبال بازنویسی قانون اساسی سودان رفت تا خود رهبر سیاسی و دینی ارشد کشور شود ولی با مخالفت جدی مواجه شد. به جای آن، برای پیش بردن برنامه اسلامی سازی ش وضعیت اضطراری اعلام کرد و اصرار کرد که این وضع برای حفظ اسلام در برابر وضعیت اضطراری اعلام کرد و اصرار کرد که این وضع برای حفظ اسلام در برابر دشمناناش ضروری است.[۲۶] هر چند وضعیت اضطراری رسما در پاییز سال ۱۹۸۴ با فشار دیپلماتیک آمریکا لغو شود، ولی در عمل حقوق قانون اساسی تا زمان سرنگونی نمیری در سال بعد به همان وضع تعلیق باقی ماند. پیداست که اسلامی سازی سودانی

<sup>1.</sup> animists

ارتباط تنگاتنگی با تعلیق قانون اساسی داشت.

پس از سرنگونی نمیری طی انقلابی مردمی در سال ۱۹۸۵، دورهای از حاکمیت توسط رژیم کفیل نظامی به وجود آمد که طی آن قانون اساسی سال ۱۹۷۳ سودان با یک قانون اساسی موقت جایگزین شد.[۲۷] سودان در آوریل سال ۱۹۸۶ به یک نظام آزاد دمو کراتیک بازگشت. پس از به راه افتادن برنامههایی در بهار سال ۱۹۸۹ برای منسوخ کردن قوانین اسلامی نمیری، رهبران نظامی متحد با جبههی ملی اسلامی (NIF) «حسن الترابی» کودتا کردند که منجر به برقراری یک دیکتاتوری نظامی در ژوئیه سال ۱۹۸۹ تحت رهبری « ژنرال عمر البشیر» شد که در آن ترابی نقش عنصر کلیدی مهمی را داشت تا زمانی که در سال ۲۰۰۱ با البشیر اختلاف پیدا کرد. رژیم البشیر که شورمندانه متعهد به اسلامی سازی بود بلافاصله قانون اساسی موقت را منسوخ اعلام کرد و همه حقوق و آزادیهایی را که سودانی ها در دوره کوتاه دمو کراسی از آن برخوردار شده بودند به تعلیق در آورد. در پی آن بساط نقض فاحش حقوق بشر پا گرفت که در آن دیکتاتوری میشدند.[۲۸] رژیم بالاخره در سال ۱۹۹۷ اعلام کرد که یک قانون اساسی جدید برقرار می شدند.[۲۸] رژیم بالاخره در سال ۱۹۹۷ اعلام کرد که یک قانون اساسی جدید برقرار خواهد شد.[۲۸]

واکنشهای مقامات رسمی سودانی به ناظران مستقل حقوق بشر افشاگرانه بود. در واکنش به گزارش سال ۱۹۹۴ کمیسیون حقوق بشر سازمان ملل توسط «کاسپار بیرو» که به این نتیجه رسیده بود که قانون سودان، از جمله قوانین اسلامی اش، ناقض قوانین بین المللی هستند، هیأت سودانی در کمیسیون گفت که این یافتهها مستلزم حمله به اسلام هستند. [۳۰] دادستان کل سودان ادعا کرد که گزارش بیرو «شیطانی» است و بیرو را «دشمن اسلام» خواند و به خاطر انتقاد از قوانین اسلامی سودان متهم به «کفر» کرد. [۳۱] تحت فشار خارجی، خارطوم بالاخره در ژانویه ۲۰۰۵ توافق صلحی با شورشیان جنوب امضا کرد که منجر به پا گرفتن قانونی اساسی شد که در ۹ ژوئیه ۲۰۰۵ امضا شد. قانون اساسی جدید از تصویب اسلامیسازی که باعث بدتر شدن کشمکشها با سودان شده بود عقبنشینی کرد و از بازسازی و آشتی از طریق به رسمیت شناختن تنوع نژادی، شده بود عقبنشینی کرد و از بازسازی و آشتی از طریق به رسمیت شناختن تنوع نژادی، فر مسیار دیر. نقضهای حقوق بشر با ادامه جنگ داخلی بیشتر شد و با کشتارها و هم بسیار دیر. نقضهای حقوق بشر با ادامه جنگ داخلی بیشتر شد و با کشتارها و نسل کشی ادامه یافت و در سال ۲۰۰۹ منجر به این شد که دادگاه جنایی بین المللی حکم نسل کشی ادامه یافت و در سال ۲۰۰۹ منجر به این شد که دادگاه جنایی بین المللی حکم نسل کشی ادامه یافت و در سال ۲۰۰۹ منجر به این شد که دادگاه جنایی بین المللی حکم نسل کشی ادامه بافت و در سال ۲۰۰۹ منجر به این شد که دادگاه جنایی بین المللی حکم

<sup>1.</sup> National Islamic Front

<sup>2.</sup> Caspar Biro

🏞 🗚

جلبی برای بازداشت عمر البشیر برای ارتکاب جنایات جنگی و جنایت علیه بشریت صادر کند. پس از سالها ستم بی رحمانه توسط رژیمهای خارطوم که با ایدئولوژیهای اسلامی پیوند داشتند، سودانیهای جنوب با رأی قاطع جدا شدند و بالاخره در ژوئیه سال ۲۰۱۱ به استقلال رسیدند.

شباهتهای قابل توجهی بین اسلامی سازی در سودان تحت حکومت نمیری و در پاکستان در دوره ۱۹۷۷ تا ۱۹۸۸ وجود دارد که در هر دو مشروطه خواهی و قانون اساسی ضعیف شدند. رییس جمهور «محمد ضیاء الحق»، پس از سرنگون کردن دولت منتخب رییس جمهور «ذوالفقار علی بو تو»، تا زمان مرگاش در سانحه ی هوایی در اوت ۱۹۸۸، دیکتاتور نظامی پاکستان باقی ماند. ضیا پس از به قدرت رسیدن اعلام حکومت نظامی کرد که تا دسامبر ۱۹۸۵ برقرار بود. اما پایان رسمی حکومت نظامی در سال ۱۹۸۵ در عمل منجر به بازسازی تضمینهای قانون اساسی برای حقوق اساسی نشد. در پاکستان، مانند سودان دوره نمیری، پروژه پیش نویس یک قانون اساسی اسلامی که قرار بود جایگزین قانون اساسی سال ۱۹۷۳ شود، در نهایت به جایی نرسید.

ضیا پی گیری اسلامی سازی را توجیهی برای حفظ قدرتهای دیکتاتوری خود و تعلیق حقوق قانون اساسی قلمداد کرد. در سخنرانی مهمی در سال ۱۹۸۳، در حالی که همه حقوق بنیادین در قانون اساسی رسما به تعلیق در آمده بودند، ضیا جایگاه خود را به عنوان حاکم ارشد حکومت نظامی با یک امیر، یا شاهزاده سنتی مقایسه کرد.[۳۳] ضیا اشاره کرد که مخالفت را تحمل نخواهد کرد:

یکی از نکات اساسی که از مطالعه آیات قرآن و احادیث پیامبر بر می آید این است که تا زمانی که امیر یا رییس دولت از دستورات خدا و پیامبرش (صلی الله علیه و سلم) تبعیت می کند، اطاعت از او بر رعایا یا مردماش واجب است فارغ از نفرت شخصی افراد از امیر یا اعمال او. نه تنها به نظر من بلکه به عقیده متخصصان حقوق و علما، دولت من نیز یک دولت مشروطه است که بر اساس اصول اسلام عمل کرده است. ما مسلمانانی معتقد هستیم. من می پذیرم و به آن افتخار می کنم که دولت حاضر یک دولت نظامی است. [۳۴]

ضیا این فکر را از اندیشه اسلامی پیشامدرن وام گرفته بود که مسلمانان باید از هر کس که قدرت دارد تبعیت کنند تا زمانی که دستوری که به آنها داده می شود معصیت آمیز نباشد. اما ضیا این ادعای حیرت آور را نیز کرد که دیکتاتوری او دولتی بر مبنای «قانون اساسی» است هر چند به متخصصان سخت فشار آورده بودند که تمهیدی از

قانون اساسی در دفاع از موضع ضیا نقل کنند. در سال ۱۹۸۵، او قانون اساسی را اصلاح کرد تا اطمینان حاصل کند که از مصونیت ویژه برای فرار از مسئولیت مدنی و جزایی پس از پایان حکومت نظامی برخوردار است.

در همان سال، ضیا قانون اساسی را اصلاح کرد تا مشخصههای اسلامی آن را با گنجاندن «قطعنامه اهداف پاکستان» تقویت کند که خود بیانیهای بود که پیش از این به عنوان بخشی از اصول اجرایی قانون اساسی تلقی نمی شد. این قطعنامه اصل ۲-الف را داخل قانون اساسی کرد و یکی از بخشهای آن مبنایی را فراهم می کرد برای راههای بیشتر اسلامی سازی از طریق این ادعا که پاکستان کشوری است که «در آن مسلمانان قادر خواهند بود که در حوزههای فردی و جمعی بر حسب تعالیم و مقررات اسلام که در قرآن کریم و سنت آمده است نظم دهند.» این ادبیات در پرونده «ظهیرالدین» نقل شده بود، و در فصلهای هفتم و نهم بررسی می شود، و برای تهی کردن قانون اساسی از تضمینهای آزادی دینی به کار می رفت.

ضیا سعی کرد که ائتلافاش را با روحانیون اسلامی همدل، از طریق گماشتن آنها به منصب قضاوت تثبیت کند. در نتیجه این سیاست، بسیاری از افرادی که آموزش کافی ندیده بودند به منصب قضاوت گماشته شدند که منجر به تغییراتی شد که باعث به خطر افتادن سلامت و استقلال دستگاه قضایی پیش از این برجستهی پاکستان شد. اسلامی سازی مدتها پس از مرگ ضیا نیز اثر ات خود را داشت.[۳۵]

سیاست مداران بر جسته پاکستانی، «بی نظیر بو تو» و «نواز شریف» در گیر مبارزاتی تلخ شدند که مانع از فواید بسیاری شد که به دنبال بازگشت دمو کراسی پس از مرگ ضیا از راه رسیدند. در اکتبر سال ۱۹۹۹، «ژنرال پرویز مشرف» قدرت را به دست آورد و خود را در ژوئن سال ۲۰۰۱ «رییس جمهور» خواند و این موقعیت رسما در انتخاباتی مشکوک در سال ۲۰۰۲ تایید شد. مشرف، که در عمل به عنوان دیکتاتوری نظامی بر کشور حکمرانی کرد، چند سال قانون اساسی را تا هنگام برقراری دوباره آن در سال ۲۰۰۳ به تعلیق در آورد. او که از اساس یک افسر نظامی سکولار بود، مشغلهاش روابط دشوار بین المللی پاکستان و ناآرامی های جدی داخلی بود؛ برای او، پایان دادن به نقض حقوق بشر که در میراث روشهای اسلامی سازی ضیا قابل مشاهده بود، اولویت بالایی حقوق بشر که در میراث روشهای اسلامی سازی ضیا قابل مشاهده بود، اولویت بالایی نداشت. مشرف که از هر سو تحت فشار بود در سال ۲۰۰۸ استعفا داد و «آصف علی زرداری» که چهرهای منفور بود، به دنبال ترور همسرش بی نظیر بو تو در سال ۲۰۰۸، به عنوان رییس جمهور جانشین مشرف شد. با دامن گستر شدن نارضایتی بر سر فساد وسیع و بروز گستر ده خشونتهای میان گروهی و تروریسم شهری، پاکستان به آشوب افتاده بود

٩٠ 🚓 ٩٠

و فاقد رهبری قدرت مندی برای رسیدگی به مشکلات متعدد بود. با درافتادن پاکستان از بحرانی به بحران دیگر و بروز کشمکشها در منطقه و مزمن تر شدنشان، پیش بینی آینده اسلامی سازی در آن کشور دشوار شد.

# قدرت یافتن طالبان در افغانستان و پیامدهای آن

افغانستان گرفتار فاجعهها، کشمکشها و ناآرامیهای مستمر از زمان حمله روسیه در سال ۱۹۷۹ بود که منجر به جنگ داخلی طولانی و ویرانگری شد و در نهایت روسیه در سال ۱۹۷۹ از افغانستان بیرون رفت.[۳۶] طالبان گروهی از اسلام گرایان متعصب پشتون بودند و در سال ۱۹۹۶ بیشتر کشور را به تصرف در آوردند که منجر به پیادهسازی نسخه فوقالعاده سر کوب گری از اسلامیسازی شد. اسلام رسمی طالبان نماینده رویکردهایی از دستههایی خشن و متاثر از عقاید اسلام «دیوبندی» بودند که روایتی متصلبانه و ناب گرا از اسلام بود که در پی باز گشت به الگویی فرضی از امت اولیه اسلام بودند و سعی در رد همه تاثیرات غربی داشتند.

در اکتبر سال ۱۹۹۷، طالبان کشور را به «امارت اسلامی افغانستان» تغییر نام داد و امیرشان فردی بسیار تندرو به نام «ملا محمد عمر» بود که بدون هیچ گونه نهاد مدرن کشورداری مثل قانون اساسی حکمرانی می کرد. تحت برنامه اسلامیسازی طالبان، نقض حقوق بشر ابعاد حیرت آوری پیدا کرد. پس از این که طالبان قوانین اسلوب غربی افغانستان را به بهانه بازگشت به شریعت کنار گذاشتند، حاکمیت قانون که پیش از آن هم متزلزل بود بیش از پیش تضعیف شد. سوء رفتارهای طالبان شامل قتل دلبخواه مردان، زنان و کودکان بسیار بود؛ و بازداشت اعلام نشده هزاران نفر که توسط گروههای مختلف مسلح سیاسی ربوده شده بودند؛ و شکنجه افراد غیرنظامی؛ تجاوز به زنان؛ تعقیب و آزار وحشیانه شیعیان و گروههای قومی غیر پشتون؛ و بدرفتاری مرتب با افرادی که مظنون به تعلق به جناحهای رقیب سیاسی بودند. زیر عنوان اجرای قانون اسلام، نسخهای فوق العاده وایس گرا از تبعیض جنسیتی نیز نهادینه شد.[۳۷]

هر چند بسیاری از افغانها از سرنگونی رژیم طالبان در اواخر سال ۲۰۱۱ توسط نیروهای مهاجم آمریکایی ابراز خرسندی کردند، دولت ضعیف مرکزی که بعدا سر کار آمد تنها به شکل صوری دموکراتیک بود. افغانها که در کشوری درهم شکسته زندگی می کنند که سرشار از فساد و جنگسالاری است، همچنان بر سر مسائل بنیادین عمیقا اختلاف دارند از جمله بر سر قبول کردن حکومت رژیمی در کابل که پاسخگوی سفارت آمریکا باشد. به خاطر خشونت و تروریسم لجام گسیختهای که کشور را فراگرفته است،

روشن نیست که آیا قانون اساسی سال ۲۰۰۳ افغانستان که تمهیداتاش بالقوه می توانند برای مقاومت در برابر اسلامیسازی به کار روند، تاثیر مهمی خواهد داشت یا نه.

# عربستان سعودی در برابر فشارها برای اصلاحات و لیبرالیزاسیون مقاومت می کند

برخلاف کشورهایی که در پی اسلامی سازی می روند، عربستان سعودی هدف اش مقاومت در برابر فشارها برای تغییر است. پادشاهی عربستان تلاش کرده است تا میان نیروهای رقیب توازن برقرار کند؛ در همان حالی که بسیاری از سعودی ها خواستار اصلاحات عمده برای پیشبرد دمو کراتیزاسیون و حقوق بشر هستند، نیروهای محافظه کار قدرت مند و روحانیون تندرو به ضعیف شدن احکام اسلامی و ملایم شدن کنترل نیروهای امنیتی اعتراض شدید دارند. این پادشاهی نظامی نامتعارف چون فقه اسلامی پیشامدرن اتوریته اش را حفظ کرده است. هر چند قانون اسلام جایگزین قانون سکولار در زمینه هایی شده است که روابط تجاری و اقتصادی مستلزم تغییراتی بوده است، مثل وقتی که این پادشاهی در پی عضویت در سازمان تجارت جهانی (WTO) در سال ۲۰۰۵ رفت، در زمینه های مهمی مثل قانون خانواده و قانون جزایی، قانون اسلامی هم چنان رفت، در زمینه های مانده است.

از دهه ۱۹۹۰، عربستان سعودی برنامه اصلاحات معتدلی را آغاز کرده است که شامل اعلام قانون پایهی سال ۱۹۹۲ است. [۳۸] این قانون پس از این برگرفته شد که بخشهای لیبرال و محافظه کار جامعه سعودی ناشکیبایی شان را در برابر حاکمیت خود کامه خاندان سعودی، نقصانهای دستگاه قضایی و عدم احترام به حقوق و آزادی های اساسی را نشان دادند. [۳۹] قانون پایه وضع تاسفبار حقوق بشر کشور را تغییر نداد و ماهیت مطلق گرای پادشاهی سعودی را تایید کرد و بر حاکمیت قبیله سعودی به گونهای صحه نهاد که گویی پادشاهی اسلامی دارد. [۴۹] «ملک فهد بن عبدالعزیز» برای دفاع از عدم تضمین هر گونه حقوقی برای سعودی ها که مشروطه خواهی به طور معمول در اختیار شهروندان می گذارند به «عقاید اسلامی» متمسک شد:

سیستم دمو کراتیک حاکم در جهان برای مردم منطقه ما مناسب نیست. ترکیب مردم ما و ویژگیهای یگانه آنها با بقیه جهان تفاوت دارد. ما نمی توانیم شیوههایی را که مردم در سایر کشورها به کار می برند وارد کنیم و برای مردم خودمان از آنها استفاده کنیم. ما عقاید اسلامی خودمان را داریم که که یک نظام کامل و کاملا یکپارچه را تشکیل می دهد. به نظر من، دمو کراسی های غربی

9۲ 🚓 ۹۲ ماسلام و حقوق بشر

می توانند برای کشورهای خودشان مناسب باشند ولی برای کشورهای ما مناسب نیستند.[۴۱]

حملات تروریستی یازدهم سپتامبر ۲۰۱۱ به آمریکا و سرریز شدن خشونت به قلمرو سعودی ها وضع موجود را به هم ریخت. در سالهای بعدی، عریضههایی دست به دست شدند برای درخواست اصلاحات و مطالبه یک قانون اساسی واقعی. پادشاهی عربستان گه گاه به کسانی که خواستار تغییر می شدند حمله می کرد. مرگ ملک فهد بیمار و ناتوان در سال ۲۰۰۵ و به مسند نشستن «ملک عبدالله» این امکان را پدید آورد که پادشاهی خردمند پاسخ دادن به منتقدان لیبرال را به نفع رژیم ببیند. ملک عبدالله اصلاحات معتدلی را آغاز کرد، از جمله کارهایی برای بهبود کیفیت دادگاهها کرد و به زنان اجازه تحصیل حقوق داد ولی این کارها پاسخگوی مطالبات مردمی برای دمو کراتیزاسیون و پاسخگویی نبودند. محدودیت بر سر راه کنشگری حقوق بشر، و مقاومت در برابر مطالبهی رسیدگی به فسادی که نظام را سخت آفتزده کرده، هم چنان استوار است. عزم راسخ قبیله سعودی برای حذف هر گونه تهدیدی علیه قدرتاش در سال ۲۰۱۱ آشکار سعودی و سپس با خشونت بسیار بیشتری برای سر کوب اعتراضهای اقلیت ناآرام شیعه سعودی و سپس با خشونت بسیار بیشتری برای سر کوب اعتراضهای اقلیت ناآرام شیعه در کشور همسایه شریعی گسیل شدند.

#### خلاصه

به عنوان پیشینهای برای هر بحثی درباره طرحهای حقوق بشر اسلامی، پیامدهای برنامههای اسلامیسازی برای حقوق بشر سزاوار ملاحظه و بررسی دقیق هستند. پی گیری اسلامیسازی – یا در مورد عربستان سعودی، چسبیدن رژیم به فقه و نهادهای پیشامدرن اسلامی – ارتباط تنگاتنگی به الگوهای بیاعتنایی به حقوق بشر و سیاستهای مخالف با حاکمیت قانون دارد. تاکنون، نمی توان دولتی را یافت که مدعی برتری دادن به قانون با حاکمیت قانون بینالمللی مقرر شده است کرده باشد. از طرف دیگر، همانطور که می توان از رژیمهایی که کارنامه ضعیفی در بسیاری از شاخصهای کشورداری دارند انتظار داشت، سیاستهای آنها ارتباط تنگاتنگی با تضعیف حقوق بشر و شکست قانون گرایی و مشروطهخواهی دارد. وقتی به یاد داشته باشیم که رژیمهایی مثل رژیم ایران و عربستان سعودی هستند که پیشرو ترویج طرحهای حقوق بشر اسلامی هستند، می توان در ک کرد که فرهنگهای

مرتبط سیاسی به این معنا هستند که در این طرحها، معیارهای اسلامی به شیوهای استفاده می شوند که با حقوق بشر خصومت دارند.

سنت اسلامی و مسلمانان ۹۵ 💠

# فصل سوم

# سنت اسلامي و واكنشهاي مسلمانان به حقوق بشر

#### ميراث پيشامدرن اسلامي

مفاهیم بسیاری را می توان دید که ریشه های حقوق بشر را در منابع اسلامی و در آثار فقهای پیشامدرن نشان می دهد اما هر چند میراث اسلامی منابع بالقوه ای را برای تبیین حقوق بشر ارائه می کنند، این قابلیت نهفته باقی مانده است. این تاخیر در تبیین حقوق را باید به حساب آورد. عوامل و شرایط مختلفی مانع پدید آمدن حقوق بشر در چارچوبی اسلامی شده که به این معنا بوده است که طرحهای حقوق بشر اسلامی مدتها پس از پدیدار شدن قانون حقوق بشر بین المللی به وجود آمده اند.

فردگردایی که ویژگی تمدن غربی است یکی از مؤلفههای اساسی در شکل گیری حقوق مدنی و سیاسی بود. در مقابل، اولویت بخشیدن به فرد از ویژگیهای مشخصه جوامع مسلمان یا فرهنگ اسلامی نبوده است. این بدین معنا نیست که فردگرایی به طور مطلق غایب بوده است چون تصوف یا عرفان که از مؤلفههای مهم سنت اسلامی است واجد عناصری از فردگرایی است.[۱] سایر ویژگیهای سنت اسلامی به طریق مشابه می توانند زمینه را برای رهیافتی فردگرایانه به حقوق فراهم کنند.[۲]

از لحاظ تاریخی عقاید اسلامی در جوامع سنتیای به وجود آمدهاند که در آنها نمی توان انتظار شکل گیری اصولی فردگرایانه را داشت. رویکردهای غیرفردگرایانه

💠 ۹۶ اسلام و حقوق بشر

و حتی ضد فردگرایانه در جوامع سنتی مشترک هستند که در آنها افراد در موقعیتی مفروض در بستری اجتماعی واقع می شوند و مؤلفه هایی از ساختار خانواده یا جامعه تلقی می شوند تا موجوداتی خودمختار و جدا که حق تعیین مسیر زندگی خودشان را داشته باشند. به این ترتیب، این که بگوییم فردگرایی در عقاید اسلامی تبیین شده توسط متفکران مسلمان در گذشته وجه و جایگاهی نداشته است به معنای ملاحظهای است که بیشتر به بسترهای تاریخی تولیدی این عقاید برمی گردد تا به اسلام به مثابه یک دین. این پیشینه توجیه مدعیاتی نیست که می گویند اسلام ذاتا ناتوان از تمهید فردگرایی است یا ضرور تا با آن خصومت دارد. چنان که «خالد ابوالفضل» متذکر شده است: «فقهای مسلمان پیشامدرن مدعی بینشی همه جانبه از حقوق نبودند چنان که قایل به بینشی فردگرایانه از حقوق نیز نبودند.»[۳] به رغم این، چنان که بسیاری از مثالهای این کتاب نشان می دهند، مدافعان طرح های حقوق بشر اسلامی عمدتا دفاع از ارزش های اسلامی را مساوی با رد و نفی فردگرایی گرفته اند و به اصولی قائل شده اند – مثل منع دین گردانی از اسلام – که به نفی فردگرایی گرفته اند که از جمع در بر ابر فرد حمایت می کنند.

در میان میراث وسیع تمدن اسلامی، با مفاهیمی فلسفی، ارزشهایی انسان گرایانه و اصولی اخلاقی برخورد می کنیم که به خوبی با برساختن اصول حقوق بشر ساز گارند. [۴] اما عوامل تاریخی، مثل قدرت گرفتن سیاسی یک فلسفه یا الهیات ارتودو کس که مخالف با انسان گرایی یا خردگرایی بوده است – و در نهایت دشمن آرمانهای لیبرال همراه با حقوق بشر – مروجان چنین ارزشها و اصولی را در موضعی عموما ضعیف یا تدافعی نگه داشته است. اگر شرایط به قائلان به جریانهای خردگرا و انسان گرا اجازه می داد که قدرت و نفوذ سیاسی بیشتری پیدا کنند، این متفکران ممکن بود اندیشه اسلامی را به سویی برانند که می توانست فضایی مساعدتر برای پدیدار شدن زودتر عقاید حقوق بشری فراهم کند. به رغم این موضع اقلیت، دیدگاههای متفکران خردگرا و انسان گرای مسلمان قطعا ریشه در سنت اسلامی دارند.

بعضی از فیلسوفان برجسته اسلامی مثل «فارابی» (م. ۹۵۰) و «ابن رشد» (م. ۱۱۹۸) به این موضع نزدیک شده بودند که بگویند خرد آنچه را که درست و حق است تعیین می کند و دین به موضع خرد گردن می نهد.[۵] این موضع استثنا بود؛ متکلمان ار تودو کس اسلام سنی، عمدتا اعتمادی به خرد انسانی نداشتند و هراس شان این بود که مسلمانان از حقیقت وحی دور شوند و به گمراهی بیفتند. میان گرایش های فیلسوفان مسلمان، که بسیاری از آنها متاثر از فلسفه یونانی بودند، و اصول فلسفه مسلط داوطلبی گرایی اخلاقی تنشی مستمر وجود داشت. بر اساس این مکتب فکری تاثیر گذار، هر آنچه خدا اراده

سنت اسلامی و مسلمانان ۹۷ 💸

کند، فی نفسه عادلانه است. بنابراین، عدالت کامل تنها زمانی محقق می شود که همه مخلوقات خداوند، از حاکمان گرفته تا رعایا، تنها از فرمان خداوند که در قوانین اسلام متجلی است تبعید کنند. در نتیجه، دیدگاه ار تودو کس این بود که مسلمانان باید بدون چون و چرا به حکمت الهی متجلی در عقاید اسلامی احترام بگذارند. [۶] غلبه این دیدگاه تحقق نسخه ای اسلامی از «عصر خرد» را دشوار می کرد.

یکی از مهم ترین جریانهای خردگرای اندیشه اسلامی، جریان فکری معتزله بود که تاثیر قائلاناش در جهان سنی در قرن نهم به اوج خود رسید و از آن پس عمدتا سر کوب شدند. [۷] معتزله خواستار تفسیری خردگرایانه از منابع اسلامی بودند و مدعی بودند که اسلام در عرصههای سیاست و اجتماع امر به عدالت می کند. جامعه میبایست دولت را کنترل کند نه این که کور کورانه تن به اتوریته دولت بدهد و لذا آزاد است که در برابر دولتهایی که آزادیهای اساسی را منکر می شدند قیام کند. [۸] متفکرانی اسلامی که رهیافت معتزلی را اختیار کردند، آشکارا قائل به بر تری خرد بر وحی بودند و خواستار این بودند که قوانین تن به مفاهیم انسانی از عدالت بدهد. این گروه همیشه از سوی مدافعان سرسخت این دیدگاه که نه اسلام و نه قانون الهی اش را نمی توان با خرد انسانی سنجید، در معرض اتهام کفر بودند.

هر چند متفکران خرد گرا عمدتا در محیطهای مسلمان از زمان سرکوب معتزله به حاشیه رانده شدهاند، جریانهای خرد گرا هر گز به طور کامل از میان نرفتند و در اسلام شیعی اثنی عشری این عقاید هم چنان قدرت مند باقی ماندند. نمونهی «نصر حامد ابوزید» که در فصل نهم بررسی می شود، و عقاید «عبدالکریم سروش» نشان دهنده استمرار موضوعیت مباحث پر جنجالی هستند که با امتناع معتزله از گردن نهادن خاضعانه به ارتودو کسی غالب به حرکت در آمدند. سروش، استاد ایرانی فلسفه، برداشتی از اسلام را عرضه می کند که عاری از محدودیتهایی است که ویژگی ایدئولوژی اسلامی حاکم است و به صراحت مواضع معتزلی را تایید می کند.[۹] سروش، از جمله، با جسارت به طور علنی مدعی است که عدالت مقدم بر اسلام است و قوانین اسلام باید به معیار عدالت گردن بنهند. هر چند روحانیون حاکم در ایران به او به خاطر داشتن عقاید کفر آمیز حمله کردهاند، سروش در تعظیم اصول عدالت بر فلسفهای خردگرا صحه می گذارد که ریشههایی کهن در سنت شیعی دارند که بر اساس آن مسلمانان حق دارند که از گردن نهادن بی چون و چرا به آن چه به آنها به عنوان عقاید اسلامی تعلیم داده می شود امتناع کنند و از عقل برای تعیین این که آیا این عقاید عادلانه است یا نه استفاده کنند. سروش کنند و از عقل برای تعیین این که آیا این عقاید عادلانه است یا نه استفاده کنند. سروش به خاطر انتقادهای دلیرانهاش از مصادره اسلام توسط حکومت ایران برای محدود کردن

💠 ۹۸

حقوق و آزادی ها دچار سانسور و محدودیت های خشونت آمیزی شد که برای ساکت کردن او به راه انداخته شد و تحت آماج خشونت ها و تهدید های فیزیکی قرار گرفت که نهایتا او را مجبور کرد که مدتی دراز در خارج از کشور پناه بجوید.

قدرت گرفتن داوطلبی گرایی اخلاقی و ضعف نسبی جریانهای خردگرا در اسلام سنی پیامدهای مهمی داشت. اندیشه اسلامی عمدتا بر حقوق انسانها تاکید می کرد تا تکالیفشان نسبت به اطاعت از قانون کامل الهی که به طبع قرار است باعث ایجاد توازن آرمانی در جامعه شود. امروز نیز هم چنان می توان این تکیه بر تکالیف را دید. مثلا آیتالله خمینی اصرار داشت که آدمی واجد هیچ حق طبیعی نیست و مومنان باید تسلیم اوامر الهی باشند.[۱۰]

از آنجا که مسلمان پارسا صرفا قرار بود که از اوامر الهی درک و اطاعت کند، مطالبه آزادی های فردی برای ذهن ارتو دو کس آشکارا براندازانه به نظر می رسید. از این مطالبات این گونه برداشت می شود که افراد خود را ملزم به تسلیم در برابر اوامر قانون اسلام و متولیانی که مسئول اجرای آن بو دند نمی دانند و فرض شان این است که از قوه خرد خطاپذیر انسانی برای به چالش گرفتن برتری تعالیم دینی استفاده می کنند.[۱۱] محققان احکام اسلامی به طور سنتی بر این نکته تمرکزی نداشتند که برای محدود كردن حاكمان و مانع شدن از ستم چه نهادها و روندهایی لازم است، در عوض، بیشتر بر اساس سناریوهایی فکر می کردند که در آن حاکمان مسلمانانی یارسا بودند که مشتاق اطاعت از فرمان خدا و ییاده کردن «شریعت» هستند.[۱۲] در نتیجه، عقاید مبتنی بر «شریعت» بسیار آرمانخواهانه باقی ماندند و با این دیدگاه بسط پیدا نکردند که مكانيزمهاي نهادينهاي را ارائه كنند كه بتوانند محملهايي قانوني فراهم كنند براي وقتي که دولتها به طور سیستماتیک به رعایای شان ستم می کنند و آنها را استثمار می کنند. [۱۳] تنها استثنا در زمینه حقوق مالکیت است که در آن شریعت تمهیداتی را ارائه می کند که افرادی که به ظلم، از اموال شان محروم شدهاند متوسل به اقدام رسمی شوند.[۱۴] این خصلتهای تفکر اسلامی مانع رشد مفاهیم حقوق فردی میشد که با تکیه بر آنها می شد در برابر تعرض دولتها ایستاد اما هرگز به طور کامل باعث به محاق رفتن دیدگاههای دیگری نشد که گرایش بیشتری به تولید حقوق داشتند. می توان جریانهای انسان گرا را در آغاز مرحله اولیه اندیشه اسلامی دید که تا زمان حال نیز ادامه داشته است. [1۵] علاوه بر این، تفکر اسلامی دورههای نخست شامل مضامین اولیهی فکر آزادی سیاسی نیز می شود.[۱۶] مفاهیم دمو کراسی را می توان بسیار شبیه آنچه در نظامهای سیاسی مدرن داریم، در نخستین دورههای تاریخ اسلام در افکار «خوارج» یافت که از

سنت اسلامی و مسلمانان ۹۹ 💸

جریان اصلی اسلام در قرن هفتم جدا شدند به این دلیل که جامعه این اصل فکری خوارج را نپذیرفت که جانشینان حضرت محمد باید توسط جامعه انتخاب شوند.[۱۷] خوارج به خاطر دیدگاههای غیر ار تودو کسشان طرد شدند و ادبیات آنها برای دیگر مسلمانان آشنا نیست؛ اما هم چنان می توان گفت که سنت اسلامی از همان ابتدا شامل عقایدی بود که بعضی از اصول دمو کراتیک را که زیربنای حقوق بشر مدرن است پیش بینی می کند. هنگام کاوش در نوشتههای فقها، متکلمان و فیلسوفان پیشامدرن برای یافتن عقایدی که یا تمایل به تمهید اصول حقوق بشر دارند یا مانع پذیرش آنها در سنت اسلامی می شوند، با انبوهی از روایتها مواجه می شویم که پیامدهای متضادی برای حقوق دارند. پس از بررسی تاریخ عقلانی پیشامدرن اسلامی، می توان دریافت که هیچ عقیده دارند. پس از فکری وجود دارد که مبنایی کمابیش مساعد را برای جذب مفاهیم مدرن حقوق بشر در چارچوبی اسلامی فراهم می کنند.

هر چند جریانهای مسلط در میراث اسلامی پیشامدرن فضایی مساعد را برای پرورش اولیه مفاهیم حقوق بشر فراهم نمی کردند، از همان مراحل نخستین ویژگیهایی وجود داشتند که قابلیت ادغام موفقیت آمیز زمینههای حقوق بشر مدرن را داشتند. در نتیجه، کسانی که از اسلام به مثابه سنگرگاهی در برابر دمو کراتیزاسیون و حقوق بشر استفاده می کنند تنها از یک جنبه از میراث چندوجهی اسلام استفاده می کنند. چنان که یکی از اعضای سابق «سازمان حقوق بشر مصر» متذکر شده است: «طرحهای خود کامه و ستمگرانه به انبوهی از روایتها، تصاویر و نمادهایی ارجاع می دهند که در هر فرهنگ انسانی وجود دارند. طرحهای آزادی گرا بر سنتهای مقاومتی و رهایی بخشی تکیه می کنند که به همان اندازه در هر فرهنگ انسانی وجود دارند.»[۱۸] مسلمانانی که سنت خود را برای یافتن رهنمودهایی برای نحوه برخورد با ابعاد حقوق بشری مشکلات معاصر می کاوند، زمینههای فراوانی را برای رد و نفی سندیت تفسیرهایی پیدا می کنند که اسلام می کاوند، زمینه مانی پیشرفت در حوزه حقوق بشر قلمداد می کنند که اسلام

# واكنش مسلمانان به مشروطهخواهي غربي

نظام مدرن حقوق بشر که در قانون بین المللی گنجانده شده است باید در تمهیدات حقوق موجود در قانونهای اساسی و قوانین ملی کشورها پیاده شوند تا ضمانتهای قانونی مؤثری برای این حقوق فراهم شود. همان طور که هیچ موضع اسلامی واحدی

🖈 ۱۰۰

درباره مزایای خردگرایی یا انسانگرایی وجود ندارد، هیچ موضع واحدی هم درباره نظر اسلامی در خصوص مشروطهخواهی که نهادی است که ارتباط تنگاتنگی با توسعه حفظ قانونی حقوق دارد، وجود ندارد. واکنش مسلمانان به مشروطهخواهی مدرن، که به روشنی در کسوت پیوندی حقوقی از غرب به خاورمیانه آمده است، به طور تاریخی با طیفی گسترده از واکنشها از تایید و تصویب شورمندانه گرفته تا رد خصمانه مواجه شده است.[۲۰]

نخبگان مسلمان در قرن نوزدهم با عقاید غربی درباره قانون و کشورداری آشنا شدند. ضعف نسبی کشورهای خاورمیانه که قادر به ایستادگی در برابر قدرتهای اروپایی نبودند، ملازم با ناکامی شان در برقراری و حفظ آزادی های سیاسی تلقی شد. وقتی مسلمانان در پی ابزارهای قانونی برای محدود کردن حاکمان خود کامه رفتند، به الگوهای اروپایی رو آوردند نه سنت اسلامی. مشروطه خواهی در خاورمیانه معمولا توسط مدافعان جنبش های ملی گرای سکولار ترویج می شد و پرچمداران اش اغلب نخبگان تحصیل کرده و حقوق دانان درس آموخته در غرب بودند.[۲۱] مشروطه خواهان اولیه به سوی برچیدن نابرابری های حقوقی تحمیل شده بر شهروندان رفتند و به جای جامعه دینی، ملت کانون دلبستگی و سرسیردگی سیاسی شان شد.[۲۲]

مسلمانانی که مدافع مشروطهخواهی بودند اغلب علمای محافظه کار را در زمره دشمنان سرسخت خود می یافتند. علما غالبا به نام حفظ اسلام به ستیز با مشروطهخواهی می پرداختند چون بر این باور بودند که اصول مشروطهخواهی در تعارض با احکام شریعت است. [۲۳] الگوی تاریخی مقاومت علما با مشروطهخواهی بیشترین دوام را در عربستان سعودی داشت که کشوری مسلمان بود که در آن علمای محافظه کار سنی بیشترین تاثیر سیاسی را داشتند. به رغم دهه ها تلاش اعضای لیبرال نخبگان سعودی برای جا انداختن مفهوم مشروطهخواهی، هیچ قانون اساسی مشروطهای هنوز برگرفته نشده است. قانون پایهای که بالاخره در سال ۱۹۹۲ پذیرفته شد، بسیار عقب تر از به رسمیت شناختن معیارهای مشروطهخواهی مدرن است. [۲۴]

علمای بسیاری نیز بودهاند که همکاری تنگاتنگی با جنبشهای لیبرال و اصلاح طلب داشته اند که مروج مشروطه خواهی بر اسلوب غربی بودند. «محمد عبده» (م. ۱۹۰۵) اصلاح گرای ذی نفوذ مسلمان که مفتی اعظم مصر نیز بود، از نمونه های بر جسته آن است. عبده که از فقیهان مسلمان درس آموخته الازهر بود، مدافع سرسخت ملی گرایی مصری و مشروطه خواهی بود. او و سایر فقهای اصلاح گرای هم فکرش هیچ تعارض لاینحلی میان مشروطه خواهی و وفاداری به اسلام نمی دیدند. خلاصه این که می توان گفت روحانیون

سنت اسلامی و مسلمانان

و علمای مسلمان در این زمینه اختلاف دارند و این اختلاف همچنان باقی است که آیا مشروطهخواهی، که نهادی است که برای حفاظت از حقوق بشر اهمیت محوری دارد، با شریعت سازگار است یا نه. جنجالها در این زمینه وقتی بالاتر گرفت که برنامههای معاصر اسلامی سازی نسبت مستقیمی با افول مشروطهخواهی پیدا کردند؛ قوانین اساسی به تعلیق در آمدند؛ یا در مورد طالبان، مشروطهخواهی یک فکر بیگانه غربی قلمداد شد و به طور کامل طرد شد.

## سماجت اولویتها و ارزشهای سنتی

مدافعان طرحهای حقوق بشر، به جای این که در پی مولفههایی در میراث اسلامی بگردند که مکمل حقوق هستند، مایل اند که به عقاید و رویکردهای ار تودو کسی سنتی بچسبند مثل داوطلبی گرایی اخلاقی، بر تری وحی الهی و خصومت با خردگرایی و انسان گرایی. در نتیجه تصمیم گرفتهاند که به همان چارچوب عقلانی مسلطی متمسک شوند که به طور تاریخی مانع از پا گرفتن مفاهیم حقوق بشر شده است و پیامدهای اش در تحلیل ها از تمهیدات حقوق بشر در فصل های چهارم تا نهم به تفصیل آمده اند.

در بهترین حالت، ممکن است بخواهیم کل مواضع فلسفی نویسندگان را که به هر یک از این طرحها ضمیمه شدهاند مطالعه کنیم تا بتوانیم این فلسفهها را به طور مستقیم با تمهیدات آمده در هر یک از این طرحها مرتبط کنیم. متاسفانه، این نویسندگان چنین تفصیل فلسفیای ندارند. در غیاب چنین چیزی، هم چنان زمینه هایی و جود دارد برای پیدا کردن مشخصه های ارزش ها و اولویت های آنان.

تا جایی که این طرحها به شکل صریح اولویتهای شان را مشخص می کنند، بر اولویت وحی در برابر خرد تاکید دارند؛ هیچ یک از اینها خرد را به مثابه منبع قانون یا هدایت اخلاقی تلقی نمی کنند. در این طرحها، هر چالشی در برابر قانون اسلام مبنی بر این که مخالف حقوق بشر تضمین شده در قانون بین المللی است از همان ابتدا رد می شود؛ خرد انسانی برای نقد آن چه که اوامر الهی تلقی می شود ناکافی دانسته می شود. این نکته مؤید این دیدگاه ار تودو کس است که اصول شریعت کامل هستند و عادلانه چون نماینده اراده خالق اند و برگرفته از وحی الهی و الگوی پیامبر که ملهم از وحی خداوند است.

مثلا در دیباچه نسخه انگلیسی «اعلامیه حقوق بشر اسلامی» این موضع را میبینیم که وحی الهی «چارچوب قانونی و اخلاقی برقراری و تنظیم نهادها و روابط انسانی» را فراهم کرده است. این فکر در سراسر متن نسخه عربی که سرشار از آیاتی از قرآن ۱۰۲ 💠 ۱۰۲

و روایتهایی از سنت پیامبر است، به تلویح آمده است. پیداست که برای نویسندگان اعلامیه حقوق بشر اسلامی، متون مقدس به عنوان منبع قانون اولویت دارند. جایگاه خرد بر همین قیاس فرو کاسته می شود. در بندی دیگر در همین دیباچه اعلامیه حقوق بشر اسلامی، نویسندگان به صراحت در نسخه عربی اعلام می کنند که معتقدند که عقل بشر، مستقل از هدایت الهی و وحی، برای ارائه بهترین برنامه برای زندگی بشر ناکافی است. در بخش متناظر نسخه انگلیسی، پس از بیان این که «خردگرایی به خودی خود» نمی تواند «راهنمای مطمئنی در امور بشر باشد»، عقیده خود را بیان می کنند که «تعالیم اسلامی نماینده اساس و گوهر هدایت الهی در صورت نهایی و کامل آن است.» این رویکردها تضاد شدیدی با بنیان اساسی «اعلامیه جهانی حقوق بشر» دارد که در اصل یکم آن تبیین شده است و تاکید دارد که همه انسانها «دارای خرد و و جدان هستند.» یکم آن تبیین شده است و تاکید دارد که همه انسان می دهد آن ها تابع این دیدگاه در طرحهای حقوق بشر اسلامی که مودودی و تابنده به آن قائل هستند، تکیه مشابهی بر نقل قولهای مفصلی از منابع اسلامی هست که نشان می دهد آنها تابع این دیدگاه سنتی هستند که راهنماهای قطعی برای نحوه تقنین، متون و حی و سنتهای پیامبر هستند نه خرد انسانی.

برتری و اولویت احکام اسلام در ایران در تمهیدات مختلف در قانون اساسی سال ۱۹۷۹ ایران آمده است مضاف بر اصل ۴ که همه قوانین را مبتنی بر اصول اسلامی میخواهد. در اصل یکم بر اولویت قرآن تأکید میشود و گفته میشود که حکومت باید مبتنی بر حقیقت و عدالت قرآنی باشد. و در اصل ۲ بیان می کند که جمهوری ایرانی بر پایه ایمان به حاکمیت خدا و ضرورت اطاعت از اوامر اوست و بر «وحی الهی و نقش بنیادی آن در بیان قوانین» و «عدل خدا در خلقت و تشریع» تاکید می کند. همچنین بر اساس اصل ۲، این اهداف از طریق «اجتهاد مستمر فقهای جامعالشرایط بر اساس کتاب و سنت معصومین سلام الله علیهم اجمعین» محقق می شود. به این ترتیب، قانون اساسی ایران، از جمله تمهیدات حقوق آن، متکی بر اصولی است که برگرفته از وحی الهی است.

به طریق مشابه، بنا به در آمد اعلامیه حقوق بشر در اسلام قاهره، «حقوق اساسی و آزادی های بنیادین در اسلام بخشی ضروری از دین اسلام هستند» و «در کتب وحی الهی آمده اند و از طریق پیام آخرین پیامبر خدا فرستاده شده اند.» یعنی وحی از لحاظ نظری برای این طرح حقوق بشر نیز محوری است. به همین ترتیب، اصل ۷ قانون پایه عربستان سعودی تایید می کند که قرآن و سنت پیامبر فوق قانون پایه و سایر قوانین دولت هستند و در نتیجه به روشنی حقوق را در ذیل وحی اسلامی و سنت پیامبر قرار می دهد.

سنت اسلامی و مسلمانان

در نسخه پیش نویس قانون اساسی اسلامی الازهر، شواهد به این اندازه روشن نیستند. اما می توان از تاکید مشابهی بر وحی اسلامی در تمهیدات منفردی که از زبان و مفاهیم قرآنی استفاده می کنند، و در مقررات اصل ۱۲ و ۱۳ که خواستار حفظ قرآن در مدارس و آموزش سنتهای پیامبر هستند و بر اساس تمهیدات اصل ۱۱ که می گوید تعالیم دینی باید موضوع اصلی آموزش باشند، استنباط کرد و نتیجه گرفت که دستورات و متون دینی محور و مبنای دانش و معرفت اند.

علاوه بر دادن نقشی محوری به وحی در طرحهای حقوق بشر اسلامی، به نظر نمی رسد که نویسندگان آن عبور از تاکید بر تکالیف انسان را با تاکید بر حقوق فردی انسان، که مشخصه اندیشه مدرن درباره حقوق است، قبول داشته باشند. در بندی از نسخه انگلیسی در آمد «اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی» که هیچ همتای روشنی در نسخه عربی اش ندارد، نویسندگان متذکر می شوند که «بر اساس میثاق ازلی مان با خداوند، تکالیف و وظایف ما بر حقوق ما اولویت و تقدم دارند» و در نتیجه به تاکید دوباره بر این عقیده سنتی نزدیک می شوند که اسلام تکالیف مومنان را تجویز می کند نه حقوق فردی را. لذا روشن است که از همان ابتدا اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی تاثیر انکار حقوق را در لباس برقراری تکالیف اسلامی خواهد داشت. اگر اعتراض و شکایتی در برابر این موضع باشد، دفاع حاضر و آماده این است که اسلام در پی تامین حقوق فرد نیست بلکه موضع باشد، دفاع حاضر و آماده این است که اسلام در پی تامین حقوق فرد نیست بلکه به دنبال تامین اطاعت از اوامر الهی است.

در نسخه پیش نویس قانون اساسی الازهر، دغدغه مشابهی را نسبت به تحقق وظایف و تکالیف اسلامی می توان دید. در اصل ۱۲، دولت ملزم است که فرایض را به مسلمانان بیاموزد. از سوی دیگر، بند چهارم نسخه پیش نویس که با حقوق و آزادیهای فردی سر و کار دارد (که فوق العاده محدود هم شدهاند)، هیچ سخنی از ضرورت آموزش حقوق و آزادیها به مسلمانان نیست.

اعلامیه قاهره به وظایف و تکالیف اشاره می کند و بر فرودستی آدمیان در برابر خالق تاکید دارد. مثلا اصل یکم در بند الف می گوید که همه انسانها «در تسلیم در برابر خداوند یکسان هستند» و «از جهت کرامت پایه انسانی و تکالیف و مسئولیتهای پایهشان یکسان و برابرند» و در بند ب بیان می کند که همه انسانها «عیال» خداوند هستند. به طریق مشابه، پس از این که در اصل یکم گفته شده که دولت اسلامی است و در اصل ۵ می آید که دولت، دولتی پادشاهی است که در خاندان سعودی مستقر است، قانون پایه سعودی در اصل ۶ وظیفه تبعیت از پادشاه را ماهیتا دینی می داند و مدعی است که شهروندان باید با پادشاه بیعت کنند « و بر اساس قرآن کریم و سنت پیامبر، تسلیم و اطاعت بیاورند» و در

۱۰۴ 🚓 ۱۰۴

نتیجه اطاعت از پادشاه را مترادف با اطاعت از امر خدا می داند. قابل توجه است که بخش پنجم، با عنوان «حقوق و وظایف» شمار اندکی از حقوق ارزش مند را داراست.

«ا. ك. بروهي»، از وزراي سابق احكام و امور ديني در پاكستان، مطالبي درباره حقوق بشر در اسلام نوشته است و فلسفهای از حقوق را ارائه می کند که مشابه مواردی است که در طرحهای تحت بررسی در اینجا آمده است. بروهی آنقدر در این زمینه برجسته است که به عنوان سخنران اصلی یک کنفرانس بین المللی مهم در زمینه حقوق بشر در اسلام انتخاب شد. این کنفرانس در سال ۱۹۸۰ در کویت با حمایت «کمیسیون بین المللی فقها، دانشگاه کو یت و اتحادیه حقوق دانان عرب، برگزار شد.[۲۵] سخنرانی بروهی نکاتی را از نو بر میشمارد که در مطالبی پیشین از او درباره اسلام و حقوق بشر آمده است و در گزارش پرونده حقوقی رسمی پاکستان در سال ۱۹۷۶ منتشر شده است - که دورهای است که ذوالفقار علی بوتو، نخستوزیر وقت بود و پس از کودتا توسط رييس جمهور ضياء الحق اعدام شد. [۲۶] نكته مهم اين است كه همين موارد در مقالهاي در گزارش پرونده حقوقی رسمی در زمانی گنجانده شد که رژیم حکومت نظامی رییس جمهور ضیا و برنامههای اسلامی سازی بیشترین قوت را داشتند و نشان می دهد که رژیم دیدگاههای او را مناسب قلمداد می کرد.[۲۷] بخشهایی از این سمینار و مقاله نشان میدهد که چطور بروهی شالودههای فلسفی حقوق بشر را رد میکند و رویکردهایی را نشان مى دهد كه در ميان نويسندگان محافظه كار مسلماني رايج است كه مي خواهند میان حقوق اسلامی و حقوق مدنی و سیاسی به شکلی که در غرب فهمیده می شود فرق بگذارند. او اسلام را ذاتا ضد فردگرایی معرفی می کند:

وظایف و حقوق انسانی به قوت تعریف شده اند و پیاده سازی به قاعده ی آنها وظیفه کل جوامع سازمان یافته است و این تکلیف به طور خاص به نهاد اجرای قانون دولت واگذار شده است. اگر لازم باشد فرد باید قربانی شود تا زندگی اندام وار جامعه نجات داده شود. در اسلام، جمع گرایی قداست ویژه ای دارد. [۲۸] منظر انسان غربی را می توان روی هم رفته انسان محور خواند به این معنا که در آن جا انسان معیار همه چیز تلقی می شود چون او نقطه شروع هر اندیشه و عملی در آن امر مطلق بالاترین اهمیت را دارد؛ در اینجا انسان فقط در خدمت آفریننده خویش است... [در غرب] حقوق انسان در فضایی دیده می شوند که هیچ ارجاعی به رابطه ی او با خدا ندارند – و به نوعی حقوق جدایی ناپذیر او از بدو تولد دانسته می شوند... هر بار که ادعای حقوق بشر می شود، برای تامین به رسمیت شناخته می شوند... هر بار که ادعای حقوق بشر می شود، برای تامین به رسمیت شناخته

سنت اسلامی و مسلمانان

شدن آنها از سوی اتوریته ای سکولار مانند دولت یا قدرتی شاهانه است.[۲۹] [در اسلام] «حقوق بشر» یا «آزادیها»ی مقبول برای آدمی به معنایی که اندیشه، باور و عمل انسان مدرن آنها را می فهمد وجود ندارد: در اصل، مومن تنها در برابر خدا تکلیف و وظیفه دارد فقط از این رو که از او خواسته می شود از قانون الهی اطاعت کند و این حقوق بشری که از او خواسته می شود بپذیرد تنها منبعث از وظیفه نخستین اوست برای اطاعت از خدا.[۳۰]

لذا به نظر مىرسد كه به يك معنا انسان هيچ حقوقى در منظر خدامحور ندارد؛ او تنها در برابر آفرینندهاش مکلف است. اما این تکالیف به نوبه خو د راه را برای همه حقوق، از جمله حقوق بشر به معنای مدرن آن، هموار می کنند... بنا به مُر نظریه قانون و احکام اسلامی، هیچ تضادی نمی تواند میان اتوریته دولت و فرد جود داشته باشد چون هر دو باید از قوانین و احکام الهی تبعیت کنند.[۳۱] حقوق بشری که از منظرهای انسان محور گرفته شده اند از سوی متفکر ان غربی به گونهای قلمداد می شوند که گویی چیزی بیش از حالتی مصلحت اندیشانه برای حفاظت از فرد در برابر تعرض های احتمالی به او از سوی اتوریته قدرت آمرانه دولت نیستند - یعنی از سوی قانونی ظالمانه که ممکن است از سوی مقامات دولتی تحمیل شوند تا از طریق قدرت قانون گذاری اقلیتهای خشن مانع از این شوند که آدمی امکان یرورش خویش را بیدا کند. از سوی دیگر، اسلام دقیقا همین حقوق را با القاء این میل در افراد که از قانون خدا تبعیت کنند، مقرر داشته، تعريف مي كند و حفظ مي كند... و از طريق ابراز اطاعت در برابر «اولوا الامر» در قلمرویی که آنها خود ملزم به اطاعت از قانون خدا هستند... علاوه بر این، تایید این حقوق به معنای این است که انسان قادر شود که نه تنها شرایطی را مقرر کند که بر اساس آن پیشرفت بشر به عنوان فرد بر روی زمین میسر شود بلکه بتواند آدمي را قادر سازد كه در باطن و در ظاهر از احكام و قوانين الهي تبعيت كند... آدمی با یذیر فتن زندگی در قید بندگی قانون الهی می آموزد که آزاد باشد.[۳۲]

می توان دید که در طرح بروهی تاکید بر یکپارچگی جامعه است و تکالیفی که فرد در برابر دولت دارد. نیاز به معیارهای حقوق بشر برای حفاظت از فرد در برابر ستم دولت بر مبنای همان فرضی رد می شود که راهنمای بینش های آرمان گرایانه متفکرانی اسلامی است که حاکمان و رعایا به یک اندازه در وفاداری به اسلام متحدند، که خود جهت گیری ای است که مانع توسعه مفاهیم مدرن حقوق مدنی و سیاسی شده است. مانند

٠٠٤ اسلام و حقوق بشر

نظریه پردازان پیشامدرن از حکومت اسلامی، بروهی فرض می کند که دولتها ضرورتا از احکام شریعت تبعیت می کنند و حفاظت از حقوق افراد بلاموضوع می شود چون شریعت خود منعکس کننده بهترین راه به نظم در آوردن جامعه است.

در تلقی بروهی از حقوق، می توان تاکید فراوان بر این فکر را دید که فرد مقید به وظیفه اطاعت است و به همراه آن بی دقتی را می بینیم در خصوص این که فرد این اطاعت در را در برابر چه کسی یا چه چیزی باید داشته باشد. می بینیم که بروهی گاهی از اطاعت در برابر خدا و احکام اسلام سخن می گوید که در سنت اسلامی سخت لازم است، اما گاهی اوقات مقصود او اطاعت فرد از جوامع سازمان یافته، یک کلیت، مقامات سیاسی یا دولت است. در خصوص این مورد آخر، در روایات اسلامی تصریح فاقد ابهامی در توجیه این که این اطاعت لازم است بسیار کمتر دیده می شود. به نظر نمی رسد که از نظر بروهی ضرورت اسلامی مقرر کردن تکلیف فرد در خصوص اطاعت از اوامر خدا ضرورتا مستایم مقرد کردن تکلیف فرد در خصوص اطاعت از اوامر دولتهای شان باشد مستلزم تکلیف شهروندان دولت مادرن برای اطاعت محض از اوامر دولتهای شان باشد و این ها دولت های هستند که این روزها هم بسیار فاسد و هم به شدت ستمگر تلقی می شوند.

مانند بسیاری از محافظه کاران، بروهی برای این نکته وزنی قائل نیست که الگوی یکپارچگی باهمستانی که در جوامع سنتی در جهان مسلمان می توان یافت به هیچ رو منحصرا اسلامی نیست بلکه منعکس کننده ویژگی هایی است که مشتر کا در جوامع یافت می شود که هنوز اختلال های صنعتی شدن و شهری شدن را تجربه نکرده و خود را با آن تطبیق نداده اند. بروهی ظاهرا این را در نمی یابد که فقدان حقوق و آزادی های فردی در جوامع سنتی همان پیامدهای شنیعی را که فقدان حفاظت از حقوق فردی تحت دولتهای مدرن دارد، نداشته است. بروهی از توصیفی از روش های گذشته، یعنی تسلیم فرد در برابر منافع جامعه، به این نتیجه گیری بی وجه می رسد که عقاید اسلامی مستلزم این است که فرد این تسلیم را در شرایط به شدت متفاوت جوامع دولت مدرن نیز بپذیرد. [۳۳] بروهی این تعارض هایی وجود خواهد داشت. این تصور او که در نظامی اسلامی نمی توان فرد را از تعارض هایی وجود خواهد داشت. این تصور او که در نظامی اسلامی نمی توان فرد را از کنار هم هستند و همه وظایفی یکسان در اطاعت از شریعت دارند. جایی که چنین تکیه ای بر این دید گاه های زمان پریشانه وجود داشته باشد، طبیعتا وزنی به این واقعیت داده نمی شود بر این دید گاه های زمان پریشانه وجود داشته باشد، طبیعتا وزنی به این واقعیت داده نمی شود که رژیم های ضد دمو کراتیک حقوق فردی را سر کوب می کنند.

علاوه بر این، میبینیم که بروهی تاکید میکند که اندیشه اسلامی پیشامدرن

سنت اسلامی و مسلمانان ۱۰۷ 💸

انسان محور نبوده است. او از این واقعیت تاریخی به این نتیجه بی بنیاد جهش می کند که یک منظر انسان محور ضرور تا مباین با اسلام است و برگرفتن چنین منظری ناقض اصول اسلامی است و این موضع او را به دشمن انسان گرایی تبدیل می کند.

با نشان دادن عقایدی مشابه، به نظر می رسد که دغدغه سیاسی اصلی مودودی در خصوص تکالیف این است که چطور قدرت دولت حفظ شود و اطمینان حاصل شود که به اوامر آن گردن نهاده شود. مودودی در کتاب «احکام و قوانین اساسی اسلام» نقل قولی نادقیق از پیامبر دارد که به مسلمانان می گوید از اوامر الهی اطاعت کنند و آن را این گونه روایت می کند که به مسلمانان می گوید که مسلمان باید از «دولت» (که در روایت اصلی سخنی از آن نیامده است) «اطاعت کنند، در دشواری و راحت، چه خوشایند باشد و چه ناخوشایند» و به این شکل سخن را بسط می دهد:

به عبارت دیگر، امر دولت، چه خوشایند باشد چه ناخوشایند، آسان باشد یا دشوار، تحت هر شرایطی باید اطاعت شود.[مگر در مواردی که در نافرمانی از خدا باشد]. فرد باید صادقانه و وفادارانه از صمیم قلب خیر، راه و بهبود دولت را بخواهد و برای آن کار کند و نباید هیچ چیزی را که زیان احتمالی برای منافع دولت دارد بخواهد... هم چنین بر شهروندان دولت اسلامی فرض است که با تمام وجود با دولت همکاری کنند و از جان و مال برای آن ایثار کنند تا حدی که اگر خطری دولت را تهدید کند، کسی که آگاهانه جان و مالاش را برای دفع آن خطر ایثار نکند، در قرآن منافق خوانده شده است.[۳۴]

پیداست که این تلاشی برای ارائه توجیهی اسلامی برای انقیاد مطلق فرد در برابر دولت است – هر چند این فرض که پیامبر به چنین دولت مدرنی مثل جمهوری پاکستان اشاره کرده است، هم نادقیق است و هم زمان پریشانه. می توان دید که چطور صورت بندی مودودی از تکلیف فرد برای اطاعت از دولت نعل بالنعل بیان رییس جمهور ضیا در توجیه دیکتاتوری نظامیاش در پاکستان است (بنگرید به فصل ۲). تنها توجیه برای سرپیچی از دولت در مواردی است که اطاعت از آن مستلزم نقض احکام اسلام باشد که منجر به نافرمانی از امر خدا شود. البته دولتی که مدعی است از احکام اسلام تبعیت می کند، چنان که رییس جمهور ضیا مدعی بود، نمی پذیرد که به شهروندان به هیچ وجه توجیهی برای نافرمانی بدهد. در واقع، بسیاری از اعضای جمعیت سیاسیای که مودودی پایه گذاری کرد از تکیه گاههای مهم حمایت از برنامه اسلامی سازی رییس جمهور ضیا بودند و از دست رفتن حقوق و آزادی ها تحت دیکتاتوری ضیا را می پذیرفتند.

٠٠٨ 💸 ١٠٨

این عقاید پرده از انزجاری بنیادین از حقوق بشر بر می دارند. اگر تعریف «رونالد دور کین» را بپذیریم که حق ادعایی است که دولت اجازه ندارد فرد را از آن محروم کند هر چند به طور کلی به مصلحت باشد، می توان گفت که برای نویسندگانی که چنین دیدگاههایی دارند، استقبال از حقوق بشر غیرممکن است چون آنها همواره منافع کلیت، جامعه یا دولت را در اولویت می دانند. در مقابل، در قانون بین المللی، حقوق مدنی و سیاسی به حقوق فرد اولویت می دهند و از آنها در برابر تعرض، خصوصا از سوی دولت و هم چنین از سوی جامعه حمایت می کنند.[۳۵] از نویسندگانی که به جهان بینی هایی باور دارند که این اندازه در تضاد با حقوق هستند انتظار می رود که بگویند حقوق بشر در چهار چوب اسلامی که در آن تکالیف مسلمانان این اندازه محوری است جایی ندارد. اما می بینیم که می کوشند ضد فردگر ایی سنتی، اولویت های جامعه گرا و قدرت حاکم را حفظ کنند و در همان حال، به شیوه ای تناقض آمیز می کوشند که این پروژه ها را به مثابه حقوق مدنی و سیاسی قلمداد کنند.

کسی که با تاریخ خاورمیانه ناآشنا باشد ممکن است فکر کند که شرایط خاص یا نهادهای منحصر به فرد تمدن اسلامی توانستهاند این فقدان تضمینهای رسمی حقوقی برای حقوق و آزادیهای فردی را جبران کنند و این فقدان پیامدهای چندان نامطلوبی برای مسلمانان به اندازه جوامع غربی در دوره پیش از اعمال محدودیتهای قانونی بر دولت برای حفظ مردم تحت حکومتشان از تعرض و ستم نداشته است. واقعیت این است که در خاورمیانه فقدان حفاظت قانونی از حقوق بشر متناسب و هم عنان بوده است با الگوهای سوء حاکمیت، بیعدالتی، فساد و ستم حاکمان خودکامه که شبیه همان مواردی است که در تاریخ غرب تجربه شده است. هر کس با تاریخ خاورمیانه آشنا باشد درمی یابد که طرحهای آرمانخواهانهای که در آن هم حاکمان مسلمان و هم رعایای مسلمان همه به صورت متفق به قانون الهی گردن می نهند در عمل محقق نشده است و همچنان مشکل آفرین اند.

هر چند بعضی از مسلمانان خواهند گفت که امکان الگوی اسلامی را می توان در همکاری هماهنگ حاکمان و رعایا در دوره پیامبر و در زمان بعضی از جانشین بلافاصله پس از او دید - و شیعیان به این می افزایند دورهای را که تحت حکومت امامان معصوم بودهاند - چنین گزارشهایی از حاکمان پارسا در نخستین دورههای تاریخ اسلام به هیچ وجه نشان نمی دهد که احکام پارسایانه اسلامی برای ممانعت از گرایشهای خود کامگان و محدودیت سوء استفاده حاکمان از قدرت کفایت می کرده است. هر

سنت اسلامی و مسلمانان ۱۰۹ 💸

چند حاکمان مسلمان مکانیزمهایی برای جلب اطاعت در اختیار داشتهاند، بعضی از رعایا راههای اندکی برای به چالش گرفتن سوء حاکمیت ستمگرانه و استبدادی به غیر از شیوه خطرخیز شورش علنی داشته اند. واقعیت این است که افراد و دولت در جهان مسلمان منافع متضادی داشته اند که اغلب به بهای از دست رفتن حقوق و آزادی های فردی حل و فصل شده اند. نویسندگان این طرحهای حقوق بشر اسلامی باید آگاه باشند که این الگو پیامدهای مضری داشته است. اما این نویسندگان هیچ وزن و اعتباری به نیاز به حفظ افراد در بر ابر قدرت نمی دهند.

## پیامدهای بنیانهای فلسفی نامطمئن

چنان که اشاره شد، طرحهای حقوق بشر اسلامی مبتنی بر بینش هایی آرمانی از هماهنگی و توازن اجتماعی اند به رغم این واقعیت که تجربه طولانی به روشنی نشان داده است که این بینش ها تناسبی با نحوه حکومت در جوامع خاورمیانه ای نداشته اند. به خاطر تمرکز این نویسندگان بر جهان دیگر، هیچ عجیب نیست که این نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی به نحوی با حقوق مدنی و سیاسی بر خورد کنند که با معیارهای قانون حقوق بشر بین المللی به شدت ناکافی اند.

نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی که فلسفه ی حقوق بشر یکپارچهای ندارند در بعضی از موارد صرفا عقایدی را از متون احکام اسلام و اخلاق اسلامی برگرفتهاند و به گونهای به آنها برخورد کردهاند که گویی این متون بیانیه یا موضعی درباره حقوق بشر هستند، فارغ از این که آیا این عقاید متضمن اصولی هستند که بتوانند جبران کننده مشکلات اصلی باشند یا اصلا شأن حقوق مدنی و سیاسی را دارند یا نه. نتیجه گنجانده شدن بسیاری از مفاهیم سبک سرانه ی برخورداری، «حقوق» پیش پاافتاده یا بی معنایی در قوانین بین المللی است که به سطح حقوق بشر هم نمی رسند. قانون اساسی ایران استثنای قابل توجهی در این زمینه است. به نظر می رسد که سنت جاافتاده مشروطه خواهی ایران، مانع از این شد که تهیه کنندگان پیش نویس آن از مقوله های آشنای حقوق مدنی و سیاسی زیاد دور شوند.

در جاهای دیگر، میبینیم که تمهیداتی در نظر گرفته شده است برای این «حق» که جسد فرد مثله نشود.[۴۶]، که به نظر میرسد در آن پیشبینی شده که حفظ حقوق بشر باید به جسد نیز تعمیم داده شود هر چند حقوق بشر به طور طبیعی فرض می کنند که مدعی حقوق زنده است نه مرده.[۳۷] سایر «حقوق»ی که از منابع اسلامی برگرفته

۱۱۰ 💸 ۱۱۰

شده اند شامل این می شود که زنان این حق را دارند که اعضای مذکر خانواده سرزده بر آنها وارد نشوند. [۳۸] وقتی به لوازم حفظ زنان در برابر ورود سرزده مردانی که در خانه شان زندگی می کنند فکر می کنیم، در می یابیم که به جای حفظ آزادی ها، تلویحا محدودیت هایی را برای حقوق زنان فرض می کند. این «حق» تنها زمانی معنی دارد که دنیا از لحاظ جنسی تفکیک شده باشد و زنان در انزوا و دور از مردان در خانه باشند. این جداسازی گویا چندان گسترده است که حتی اعضای مذکر خانواده از حجره زنان بیرون می مانند مگر این که نخست هشداری داده باشند تا زنان بتوانند پوشش مناسب برای خود فراهم کنند. این تمهید تلویحا می گوید که حتی در خلوت خانه ها، انزوا و حجاب زنان برقرار است که به نوبه خود مرتبط با وظیفه و تکلیف زن است برای پرهیز از رفتار ناسیست بلکه پیوند دارد با آن چه محافظه کاران وظیفه و تکلیف زن برای جدا بودن، در انزوا بودن و در حجاب بودن تلقی می کنند.

بعضی تمهیدات «حقوق» که در این طرحهای حقوق بشر اسلامی آمدهاند به تالیفات حقوق بشر تعلق ندارند چون مربوط به جرایم مجرمان خصوصی است که با قانون شبه جرایم یا جزایی بهتر قابل حل هستند. به نظر می رسد که بعضی از صورت بندی های ناکافی ناشی از این است که نویسندهای با برداشتهای پراکنده از منابع اسلامی به این نتیجه رسیده است که بعضی از رفتارها درخور سرزنش یا مجرمانه هستند و به این نتیجه رسیدهاند که انسانها «حق» دارند که در معرض چنین رفتارهایی واقع نشوند. به این تر تیب، حقوق بشر اسلامی شامل «حق» تمسخر نشدن یا به نام زشت خوانده نشدن است. «یا آیها الّذین آمَنُوا لا یَسْخُرْ قَوْمٌ مِّن قَوْم عَسَی أَن یَکُونُوا خَیْرًا مَنْهُمْ … وَلا تَلْمِزُوا أَنفُسَکُمْ وَلا تَنَابُرُوا بِالأَلْقَابِ.» همچنین با این «حق» برخورد می کنیم که فرد قبل از کشته شدن بسته نشود.[۴۹]، و این «حق» که قرد قبل از کشته شدن بسته نشود.[۴۹]، و این «حق» که آدمی به قتل نرسد.[۴۹]

به عنوان نتیجه ی پدید آمدن این «حقوق» که آدمی دستخوش رفتارهای سرزنش شده در منابع اسلامی واقع نشود، رفتاری که در منابع اسلامی صواب یا مناسب قلمداد می شود ممکن است «حق» مرتبطی ایجاد شود. «حقوق» ی که در این طبقه واقع می شوند شامل «وظیفه مومنان است برای این که جسد فرد متوفی احترام درخور ببیند.» [۴۳] که باز هم حقی دیگر برای اجساد قائل می شود و «حق» امنیت زندگی – که معنای اش این است که مردم باید به کمک کسی که در شرایط اضطرار یا خطر است بیایند. [۴۴] گویا

سنت اسلامی و مسلمانان

اینجا حقوق بشر با وظایف قانونی که در قانون جزایی یا شبه جرم مقرر می شوند تا مانع از برخورد نامناسب با اجساد یا عدم تلاش برای نجات فرد در خطر یا کمک رساندن به افراد مضطر می شود، خلط شده است. به طریق مشابه، منع ربا، که ارجاع به منع قرآنی استفاده از بهره ربوی است، حقوق بشر تلقی شده است. [۴۵] با استفاده از این مفهوم به اصطلاح حقوق بشری اسلامی، بانکی که به نرخ بازاری وامی داده باشد ممکن است متهم به نقض حقوق بشر شود.

طرحهای حقوق بشر اسلامی «حق»ی را برای زن مقرر میدارند که به عفاف او احترام گذاشته شود و در همه حال از آن حفاظت شود. [۴۶] حق احترام به عفاف زن تعبیری است بسیار مبهم چون در بستر خاورمیانه معاصر، حفاظت از عفاف زن اغلب ملازم است با رژیمهای جداسازی جنسیتی و انزوای زنان و حجاب داشتن، و این روشها بر این مبنا توجیه می شوند که برای حفاظت از عفاف زن ضروری هستند. به عبارت دیگر، به جای این که ارائه حفاظتهایی معنی دار برای آزادی افراد، این «حقوق» اسلامی را می توان برای محروم کردن زنان از آزادی ها به کار برد.

یک «حق» بی اهمیت مشابه دیگر حق افراد مطلقه است برای این که همسر سابقشان در خصوص اطلاعاتی که ممکن است برای آنها مضر باشد، رازداری محض و مطلق داشته باشد.[۴۷] این مورد متعلق به حوزهی امتیاز مدارک یا دعاوی شبه جرایم خصوصی که به طور معمول در حوزه قانون حقوق بشر نیست.

یک «حق» دیگر که مقرر شده حق کافران است - که مقولهای است که خود از اساس مشکل دار است - که جسد یاران خود را که در نبرد با مسلمانان کشته شدهاند بدون پرداخت هزینهای بازپس بگیرند.[۴۸] مسأله این که آیا باید در این شرایط از کافران، مبلغی مطالبه کرد یا نه، مقولهای است که مدافعان جدی حقوق بشر در خاورمیانه به زحمت آن را در زمره مشکلات فوری حقوق بشر قرار می دهند.

این مقوله از حقوق که هیچ همتای بین المللی ندارد شامل «حق» تعاون (برای خیر – گویا خیر اسلامی) و عدم تعاون (برای اثم و عدوان – گویا به همان شکلی که در اسلام تعریف شده).[۴۹] و «حق» نشر و تبلیغ پیام اسلام نیز می شود.[۵۰] این «حقوق» با هنجارهای بین المللی تفاوت دارند که در آن آزادی های دینی حفاظت شده اند فارخ از این که فرد چه دینی داشته باشد؛ اینجا به نظر می رسد که تنها مسلمانان از این «حقوق» بر خوردار می شوند.

پس از بررسی مفاهیم تک چهره و مغشوشی که نویسندگان حقوق بشر اسلامی در نظر می گیرند، می توان دریافت که آنها فاقد درک درستی از دغدغههای واقعی حقوق

♦ ۱۱۲ اسلام و حقوق بشر

بشر هستند. این موارد شامل تمهیداتی است که در طرحی که زمینه های فلسفی مشترکی با قانون حقوق بشر بین المللی در خصوص حقوق مدنی و سیاسی دارد، از اساس نا به جا هستند.

## حقوق بشر اسلامی و ملی گرایی فرهنگی

نیروی پیشراننده ی حرکتهای دفاع از احکام اسلام و کنار نهادن قوانین مرتبط با دورهی سلطهی غرب متضمن یک واکنش ملی گرایانهی فرهنگی است که می تواند بعضی از ابهامها و اعوجاجهای طرحهای حقوق بشر اسلامی را توضیح دهد. حرکتهای اسلامی سازی حقوق بشر مرتبط به نارضایتی و ناراحتی هایی است که در خاورمیانه مسلمان بر سر میزان ضعف منطقه و وابستگی آن به غرب معاصر حس می شود. انز جار از این وابستگی می تواند باعث ایجاد تلاش هایی شود برای ادعای خودمختاری فرهنگی، دفاع از نهادهای مرتبط با میراث فرهنگی مسلمانان در برابر اتهام عقبماندگی و ارائه الگوهای بدیل و ضد عقاید و نهادهای غربی [۵۱] نویسندگان همچنین در پی توسل به احساسات و عواطف ملی گرایی فرهنگی در میان جمعیتهای بزرگ تر برای جلب حمایت آنها برای حقوق بشری رقیق شده هستند که مدعی داشتن تباری اسلامی است. در مقایسه با ناراحتی اسلامگرایان وقتی که می بینند چقدر از غرب وام گرفتهاند و چقدر جهانی شدن و سایر نیروها منجر به انزوای احکام اسلام شدهاند، ادبیات عالمانه درباره قانون حقوق بشر بین المللی که توسط متخصصان دانشگاهی تولید شده است به طور سنتی در خصوص این که این قانون چطور با سنت اسلامی مرتبط است، بی تفاوت بوده است. تا همین اواخر، احکام و قوانین اسلامی تنها گاه به گاه در نوشتههای محققانه درباره قانون حقوق بشر اسلامي ذكر ميشدند و آن وقت هم تنها به صورت یدیدهای حاشیهای و عجیب و غریب تلقی می شدند. پیش فرض این کار این بود که قانون بینالمللی و نهادهای مرتبط با آن واجد اتوریتهای بی چون و چرا بودند و این باور وجود داشته که الگوهایی که با قانون بینالمللی تضاد دارند محکوم به نسخاند. انتقادى كه مسلمانان مخالف با قانون حقوق بشر بين المللي با ادله ديني مي كردند، مايه تعجب یا علاقه زیادی در میان محققان غربی قانون بین المللی نمی شد چون آنها احساس نمي كردند كه مشروعيت قانون بين المللي به هيچ وجه با اين ادعا كه اين قانون با مقررات اسلامی تعارض دارد به خطر بیفتد.

بی تفاوتی نسبی بیشتر تحقیقات و پژوهش های غربی به منظرهای اسلامی درباره قانون حقوق بشر بین المللی حکایت از این واقعیت دارد که بنیانهای آن قانون ابتدا سنت اسلامی و مسلمانان ۱۱۳ 💸

در بستر جایگاههای نابرابر غرب و خاورمیانه پس از جنگ جهانی دوم فراهم شدند که قدرتهای غربی در حال سر برآوردن بودند.

هر چند طی دهههای گذشته اتفاقات زیادی افتاده است که قانون حقوق بشر بین المللی را با منظرهایی در آمیختند که بازتاب افکاری از سراسر جهان باشد، وقتی که از خاورمیانه به قصه می نگریم، اصول حقوق مدنی و سیاسی همچنان هم عنان با فرهنگ غربی تلقی می شود که نخستین بار از لحاظ تاریخی با آن تبیین شده اند. در نتیجه عجیب نیست که در دورهای که فشارهای اسلامی سازی قانون در خاورمیانه غلبه دارند، واکنش منفی شدیدی در برابر حقوق مدنی و سیاسی به مثابه واکنشی عمومی به غربی شدن قوانین دیده شود. اسلام گرایان اغلب این نظر را بیان می کنند که حقوق مدنی و سیاسی متضمن جابجایی قانون و احکام اسلام به سود توطئههایی امپریالیستی است علیه دولتهای مسلمان و میراث اسلامی.

ادعاهای دولت بوش دوم که انگیزه حملات آمریکا به افغانستان و عراق، دغدغه پایان دادن به نقض حقوق بشر توسط طالبان و صدام حسین بود، تنها باعث تشویق گرایش موجود در خاورمیانه شد که حمایت غربیها از حقوق بشر را با اهداف پنهان یغماگرانه هم عنان بدانند. در این رابطه، تلاشهای بسیار آشکار آمریکا برای کاهش دادن نقش قانون اسلامی در قوانین اساسی افغانستان و عراق، در عین اصرار برای پذیرفتن دستور کار محدودی از حقوق بشر در زمینه بعضی از حقوق مدنی و سیاسی، می تواند این اثر را داشته باشد که منجر به تقویت موضع مسلمانانی شود که مدعی اند حقوق بشر ابزارهای اهداف نهان غربی ها برای در نور دیدن قوانین اسلام اند.

ملی گرایان فرهنگی می خواهند نشان دهند که اسلام و فرهنگ خاور میانه ای دارای نهادهایی هستند که قابل مقایسه با نهادهای غرباند و به همان اندازه «پیشرفته»اند. اما «پیشرفته» با معیارهای غربی تعریف می شود. به این ترتیب، در جریان واکنش نشان دادن به قانون غربی، مدافعان اسلامی سازی ضرور تا به هدف دور کردن تاثیر و نفوذ فرهنگ قانونی و حقوقی غرب نمی رسند. این کار منجر به ابهام و سردر گمی فرهنگی در بر آوردن همتایانی اسلامی برای الگوهای حقوقی و قانونی غربی می شود چون همتایان اسلامی با ارجاع مداوم به الگوهای غربی ای ساخته می شوند که خود به منظور جایگزینی شان طراحی شده اند. در این روند، شریعت از نو صورت بندی می شد تا در قالب مقولههای وام گرفته از غرب بگنجد، مثل تمهیدات حقوق قانون اساسی.

نوشته های دو نویسنده ای که با شدت فراوان غرب را محکوم می کنند، نمونه ای از این سردرگمی فرهنگی است. هم ابوالعلا مودودی و هم سلطان حسین تابنده از مثال ها و

۱۱۴ 💠 ۱۱۴

الگوهایی غربی برای علم کردن مشروعیت مقررات شریعت که محدود کننده حقوق بشر هستند استفاده کردهاند. مثلا هنگام انتقاد از الگوی غربی آزادی زنان و درخواست انکار آن از سوی مسلمانان در کتاباش، مودودی به شدت متکی بر یافته های «دانشمندان»، «متخصصان» و «صاحبنظران» غربی برای اثبات این نکته است که آزادی های غربی منجر به فجایع اجتماعی و اخلاقی شدهاند - و نتیجه گرفته است که احکام شریعت دال بر انقیاد و انزوای زنان معتبر و متین هستند. [۵۲] تابنده به رغم این که ادعا می کند به بر تری احکام شریعت، زنان باید از سیاست بر کنار بمانند یافته است: زنان در سوییس «که از قوانین شریعت، زنان باید از سیاست بر کنار بمانند یافته است: زنان در سوییس «که از از بسیاری نکات بر می دارند؛ انتقادهایی که از آنها می هراسند از سوی مسلمانانی است که با الگوهای و رهیافتهای غربی به حقوق آشنا هستند. لذا، مودودی و تابنده خود را ناگزیر می دیدند که توجیهی برای مقررات شریعت مبتنی بر علم - یا شبه علم - غربی و تجربه غربی دست و پا کنند. اما این توجیهات الهام گرفته از غرب یکسره از موضع و منظر فقه اسلامی نامربوط هستند و هیچ نقشی در طرحهای حقوقی که در واقع مبتنی بر منابع اسلامی بودند ایفا نمی کنند.

ملی گرایی فرهنگ همچنین کمک می کند که توضیح بدهیم چرا طرحهای حقوق بشر اسلامی اصرار دارند که به رغم شواهد فراوان تاریخی در نقض این که حقوق بشر ریشه در اسلام دارد، به غلط ادعا می کنند که اصول غربی و بینالمللیای که خود به شدت از آنها وام می گیرند، قرضی هستند. از آنجا که منابع قوانین و احکام اسلامی، تاریخشان به قرن هفتم بر می گردد و همه احکام اسلامی بر گرفته از این منابع هستند، به نظر می رسد که نویسندگان نتیجه گرفتهاند که باید نشان داد که حقوق بشر از همان ابتدای تاریخ حقوقی اسلام مقرر شده است. به این تر تیب، اصول حقوق بشر اسلامی را باید به قرن هفتم فرافکنی کرد - چنان که در در آمد اعلامیه قاهره آمده است، که آنها را می شود که هر چند تحقیق و پژوهش دربارهی منابع اسلامی ممکن است عقاید و افکاری می شود که هر چند تحقیق و پژوهش دربارهی منابع اسلامی ممکن است عقاید و افکاری حقوق بشر داشتهاند، بیانیههای اسلامی درباره اصول حقوق بشر داشتهاند، بیانیههای اسلامی درباره اصول حقوق بشر بین المللی پدیدار نشده بودند.

پدید آمدن حقوق بشر اسلامی در مقطعی است که بسیاری از مسلمانان خواستار استعمارزدایی در حوزه حقوق و قوانین هستند که باید در نظر منجر به نابودی پیوند حقوقی غرب و احیای دوباره الگوهای بومی اسلامی شود. مشکل این است که برنامههای

سنت اسلامی و مسلمانان

اسلامی سازی بر مبنایی غلط قرار دارند: آنها فرض می کنند که در همه زمینه ها الگوهای اسلامی بدیلی برای قوانین غربی که در حال رد شدن هستند وجود دارد. این الگوهای بدیل ممکن است در آینده به وجود بیایند، ولی در بسیاری از زمینه ها، همان طور که روحانیون حاکم در ایران هنگام پی گیری اسلامی سازی مجبور به اذعان آن شده اند، این الگوها وجود ندارند. [۵۴] نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی مروج این فکر هستند که اسلام پیکرهای کامل از اصول حقوق بشر را ارائه می کند، اما این مستلزم انکار این واقعیت است که مسلمانان درباره معنای منابع اسلامی و وام گیری گسترده از صورت بندی های حقوق بشر بین المللی اختلاف دارند.

این نویسندگان در تلاش شان برای حمایت از این ادعا که حقوق بشر ریشه در سنت اسلامی دارد متکی بر قرائتهای موسعی از قرآن یا روایات و سنن پیامبر هستند تا تبارهای کهن برای حقوق بشر اسلامی فراهم کنند. آنها عباراتی را نقل می کنند که مدعی هستند اسلام از همان ابتدا واجد معادلهای حقوق بشر بوده است بدون این که کاوش کافی در معنای همان عبارات داشته باشند.[۵۵] با تمر کز بر زمان پیامبر و فرافکنی اصول حقوق بشر به آغاز تاریخ اسلام و سپس با جهش بیش از هزار سال به دوره معاصر، آنها عمدتا از ارجاع و اشاره به تاریخ فقه اسلامی پرهیز می کنند؛ این نکته بسیار مشکل آفرین است. اگر کسی ادعا می کند که سنت اسلامی مجموعهای بسیار کهن تر از اصول حقوق بشری اگر کسی ادعا می کند که سنت اسلامی مجموعهای بسیار کهن تر از اصول حقوق بشری اسلامی را تفسیر کر دهاند تا اطمینان حاصل شود که آیا آنها را به شیوهای قرائت می کنند اسلامی را تفسیر کر دهاند تا اطمینان حاصل شود که آیا آنها را به شیوهای قرائت می کنند

برای کشف دیدگاههای سنتی درباره حقوق و آزادیها، یک مورخ حقوقی ابتدا به رسالههای فقهی مراجعه می کند و شاید به آثار کلامی و فلسفی دوره پیشامدرن فلسفه اسلامی – به ویژه رسالههایی از قرن نهم تا چهاردهم – و آثاری که هنوز به طور گسترده به عنوان بیانهایی اصیل و مستند از احکام اسلامی به آنها مراجعه می شود. هیچ اثر مرجع اسلامی از دوره پیشامدرن هنوز پیدا نشده است که به طور مشخص و صریح به مسائل حقوق بشری به آن نحو پرداخته باشد یا مستقیما صورت بندی های مدرن حقوق را پیش بینی کرده باشد. در واقع، اصطلاح عربی حقوق بشر، «حقوق الانسان»، صورت بندی تازهای است که هرگز در آن رسالهها یافت نمی شود. اصول حقوق بشر اسلامی به تازگی وضع شده است و بسیار جوان تر از اصول حقوق در غرب هستند.

تمایل به اثبات این که غرب برای پیشرفتهایی که به غلط ادعا می کند از آن خود او هستند، مدیون اسلام است انگیزهی مقدمه «اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی» است

♦ ۱۱۶ اسلام و حقوق بشر

که ادعا می کند اسلام «چهارده قرن پیش الگویی آرمانی را برای حقوق بشر به انسانها داده است»، و این را با تقویم قمری اسلامی محاسبه می کنند. در سمینار سال ۱۹۸۰ کویت درباره حقوق بشر در اسلام، نتیجه گرفته شد که «اسلام برای اولین بار حقوق بشر پایه را به رسمیت شناخت و حدود ۱۴ قرن پیش، تضمینها و راهکارهایی را مقرر کرد که تنها اخیرا در اعلامیههای جهانی حقوق بشر مندرج شدهاند.»[۵۶] در سخنرانی اصلی همان سمینار، ادعا شده است که «برای دانشجویان قرآن، حتی یک کلمه در مقدمه یا اهداف منشور.[سازمان ملل] و حتی یک اصل در «اعلامیه جهانی حقوق بشر» ناآشنا به برنامهای قرآنی پیروی کند» .[۵۷] «آیتالله احمد جنتی» که از ایران در سمیناری درباره قرآن و حقوق بشر در سال ۱۹۹۷ در سارایوو شرکت کرده بود اصرار داشت که اسلام به بهترین شکل همه ابعاد حقوق بشر را تعریف کرده است و حقوق بشری که سازمان ملل پیشنهاد کرده است تنها تکرار رئوس حقوقی است که بیش از هزار سال پیش بیان شده اند. [۵۸] در مقدمه اعلامیه قاهره نیز ادعا شده است که حقوق بشر «اوامری الهی هستند که در کتب و حی الهی آمدهاند.»

تابنده، با وجود همه سرخوردگی های اش از بعضی مشخصه های اعلامیه جهانی حقوق بشر، ادعا کرد که اسلام تمام تمهیدات این اعلامیه را پیش بینی کرده بود و این مفاد را به گذشته اسلام فرافکنی کرد و ادعا کرد که اعلامیه جهانی حقوق بشر «به هیچ وجه چیز تازهای اعلام نکرده و ابتکاری به خرج نداده است بلکه همه آن مواد و هر چه قانون پسندیده که برای جامعه بشری لازم و قانونگذاران وضع کرده اند، به صورت کامل تر و بهتر از آن در اسلام هست. [۵۹] هر چند تفسیر تابنده از اعلامیه جهانی حقوق بشر خصومت فلسفی شدیدی با حقوق بشر دارد، پیداست که تابنده احساس می کند اسلام اگر نتوانسته باشد اعلامیه جهانی حقوق بشر را پیش بینی کند، ناقص به شمار می رود.

مودودی که قائل به افکاری بود که تضادی بنیادین با قوانین حقوق بشر بین المللی دارند، سعی کرد احکام اسلام را نسخهای قدیمی تر و کامل تر از حقوق بشر نسبت به آنچه قانون بین المللی ارائه می کند، تصویر کند. او ادعا کرد که حقوق بشر ریشه در اسلام دارد و در همان حال از غربیان انتقاد کرد که فرض می کنند مبدع حقوق بشر هستند. او همساز با دغدغه عمومی اش برای نشان دادن این که اسلام و جوامع مسلمان از لحاظ فرهنگی به غلط متهم به عقبافتادگی و توسعه نیافتگی هستند، شکایت می کند که «مردم غرب عادت دارند که هر تحول مفیدی را در جهان به خود نسبت بدهند.»[۶۰] مودودی پس از ارائه فهرست حقوق بشر خود ادعا می کند:

سنت اسلامی و مسلمانان ۱۱۷ 💸

این طرح مختصری است از آن حقوقی که ۱۴۰۰ سال پیش اسلام به انسان داد... این ها اعتقاد و باور ما به اسلام را تجدید و تقویت می کند وقتی ببینیم که حتی در این دوران مدرن، که این ادعاهای بزرگ را درباره پیشرفت و روشنگری دارد، جهان هنوز نتوانسته است چنین قوانین عادلانه و منصفانهای را نسبت به قوانین ۱۴۰۰ سال پیش ارائه کند. از سوی دیگر، اسباب تاسف است که می بینیم مسلمانان هم چنان برای راهنمایی به غرب نگاه می کنند.[۶]

مقصود مودودی به روشنی این بود که مسلمانان را متقاعد کند که باید همه ارجاعات به مفاهیم حقوق غربی وام گرفته را رها کنند و به جای آن به الگوهای اصیل حقوق اسلامی مورد نظر او مراجعه کنند. نارضایتی او از مسلمانانی که در پی هدایت عقلانی در غرب هستند نشانی از تعالیم اسلام ندارد، که عقاید آن هیچ محدودیت جغرافیایی برای جست و جوی مسلمانان برای حکمت و روشنگری قائل نشده است بلکه به جای آن منظر ملی گرای فرهنگی خودش را نشان می دهد.

می بینیم که ملی گرایی فرهنگی در پس بعضی از این سردر گمی ها در این طرحهای حقوق بشر اسلامی دیده می شود. اگر این موضع را بگیریم که اسلام تاثیر گذار ترین ابزارهای حقوق بشری جهان پس از جنگ جهانی دوم را پیش بینی کرده بود، در این صورت باید به نحوی بتوان نشان داد که حقوق بشر اسلامی و تمهیدات حقوق مشروطه شبیه مواردی هستند که در اسناد بین المللی و قوانین اساسی غربی آمده است. به این ترتیب، ابزارهایی مثل اعلامیه جهانی حقوق بشر در عمل تبدیل به قالبهایی برای تصویرهایی از حقوق بشر اسلامی می شوند که برای جایگزینی آن طراحی شدهاند و منجر به وام گیری گسترده از الگوها و اصطلاحات غربی می شود. در چنین تلاشی، هیچ جایی برای بررسی انتقادی نیست که آیا احکام و اولویتهای شریعت پیشامدرنی که جایی برای بروسی انتقادی نیست که آیا احکام و اولویتهای شریعت پیشامدرنی که نویسندگان جویای حفظ آنها هستند در واقع با حقوق بشر ساز گارند یا نه. تعارضها و ناهمخوانی های درونی نتیجه ناگزیر برگرفتن صورت بندی ها و اصطلاحات قانون حقوق بشر بین المللی توسط این نویسندگان است.

تاکتیک دیگر نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی که نفوذ ملی گرایی فرهنگی را نشان می دهد ارجاع مکرر به شیوه غرب (در هر دورهای از تاریخ تمدن غربی) است که از معیارهای حقوق بشر مدرن عدول کرده است به همراه عدم تمایل به رسیدگی به مشکلات واقعی حقوق در جوامع معاصر مسلمان. روایتها از عصر طلایی حضرت محمد و جانشینان بلافاصله پس از او در قرن هفتم الگوی کارکرد عملی حقوق بشر

♦ ۱۱۸ اسلام و حقوق بشر

اسلامی قلمداد می شوند - انگار همه جوامع مسلمان طی قرنها تن به کمالی دادهاند که در اعصار دور به شریعت نسبت داده می شود. بررسی نکردن انتقادی وضعیت حقوق بشر در جوامع مسلمان در سراسر تاریخ کار کرد توجیه گرانه و مدافعه جویانه این ادبیات را نشان می دهد - تا تمدن غربی را لکه دار کند و به میراث تمدن اسلامی تعظیم کند به جای این که گریبان مشکلات حقوق بشر پیش روی مسلمانان معاصر و عوامل منجر به آن را بگیرد.

البته از لحاظ تاریخی، دولتها در غرب و جهان اسلام به رفتارهایی پرداختهاند که مصداق نقض هولناک حقوق بشر با معیارهای لایحه بینالمللی حقوق بشر است. اما به رغم بسیاری از لغزشهای تاسفبار، کشورهای غربی از قرن نوزدهم به بعد به طور کلی در جهتی حرکت کردهاند که حفاظت بیشتری از حقوق مدنی و سیاسی شهروندانشان داشته باشند و محدودیتهایی بر توانایی دولتها برای زیر پاگذاشتن این حقوق وضع کردهاند. امروزه، حفاظت از حقوق در قوانین دمو کراسیهای غربی گنجانده شده است هر چند تا کامل بودن راه بسیار دارند ولی از جاهای دیگر بهتر توسعه یافتهاند و کشورهای اسکاندیناوی کارنامه حقوق بشری نمونه و ممتازی دارند. در مقابل، وضعیت فعلی حقوق بشر در جهان مسلمان معمولا وضع تاریکی دارد و حتی بدتر از آن چیزی است که در رژیمهای سنتی استبدادی بود.

حاکمیت ستمگرانه رژیمهای دیکتاتوری، خودکامه و تمامیتخواهی که در خاورمیانه شایع است اثری خفقان آور برای آزادی داشته است. این دولتها به طور گستردهای دستگاههای امنیتی شان را تقویت کردهاند و تغییرات اجتماعی و اقتصادی گستردهای، توانایی جوامع را برای مقاومت در برابر قدرت دولتی را تضعیف کردهاند. به این ترتیب، به جای پیشرفت در جهت تقویت حقوق، با چند استثنا، دولتهای خاورمیانه بیشتر به سمت گسترش ستم رفتهاند. انفجار عظیم خشم عمومی و مبارزات دلیرانه برای دمو کراسی، کرامت و آزادی که جهان در طی بهار عربی سال ۲۰۱۱ شاهد بود به خوبی نشان می دهد که مردم منطقه، زندگی در ظل این نظامهای استبدادی را غیر قابل تحمل می دانند. تنها شرارت شدید این رژیمها و دستگاههای عظیم امنیتی شان مانع از بروز این خشم عمومی در سالهای قبل از آن شده بود.

نقضهای هولناک حقوق بشر که دولتهای خاورمیانه مرتکب آن می شوند از نظر نویسندگان طرحهای حقوق بشر دور مانده است. طبیعی است که آنها هیچ میلی ندارند به این بپردازند که چطور برنامههای اسلامی سازی بیشتر باعث انحطاط حقوق شدهاند. به جای آن، در جاهایی که این نویسندگان به مشکلات واقعی حقوق بشر می پردازند، بیشتر

سنت اسلامی و مسلمانان

تمایل دارند بر نقضهای حقوق بشر غربیها تمرکز کنند تا نشان دهند که حمایتهای غربی از حقوق بشر ناکافی و بی تاثیرند و غربیهایی که از نقض حقوق بشر در خاورمیانه انتقاد می کنند ریاکارند.[۶۲] وقتی در نظر بگیریم که برای مردمی که در جامعه غربی زندگی می کنند چقدر نامحتمل است که سعی کنند نقد از نقضهای حقوق بشر دولتهای شان را با اشاره به نقضهای جدی حقوق بشری که در کشورهای مسلمان رخ می دهد پاسخ دهند، در می یابیم که کدام طرف احساس می کند که به او هجوم وارد شده و درباره پیشرفت رنجور و نحیف حوزه حقوق بشرش دفاعی رفتار می کند.

این نویسندگان با اشاره به نقضهای حقوق بشری که در غرب رخ دادهاند به نظر می رسد فکر می کنند که هم الگوهای حقوق بشر غربی را دارند بی اعتبار می کنند و هم منتقدان بالقوه غربی از طرحهای حقوق بشر اسلامی را از کار می اندازند. به این تر تیب، کارنامه نقض حقوق در غرب، که در سمینار سال ۱۹۸۰ کویت درباره اسلام و حقوق بشر اسلامی بشر به آن پر داخته شده است، به نحوی برای فهم مزیتهای تطبیقی حقوق بشر اسلامی مربوط تلقی می شوند. [۶۳] در مقابل، در همان سمینار ادعا شده است که «منصفانه نیست که شریعت اسلامی را بر حسب نظام هایی سیاسی قضاوت کنیم که در دوره های مختلف تاریخ اسلام غلبه داشته اند. [۶۴]

این بیان آخری، غیراستثنایی بود اگر معنا را داشت که باید میان عمل و نظر فرق گذاشت و تفاوتی میان رفتار دولتها و تعالیم دین اسلام قائل شد، ولی خطاست اگر منظور این باشد که کیفیت کارآمدی تضمینهای حقوق بشر را نمی توان بر حسب میزانی که این حقوق در عمل رعایت و حفظ می شوند بسنجند. کارنامه تاریخی قرنهایی که در آن قانون و احکام اسلامی رسما معیار حاکم بوده است نشان می دهد که حفاظت از حقوق مانند حفاظتهایی که قانون حقوق بشر بین المللی ارائه می کند وجود نداشته است. اما پذیرفتن این نکته در دورهای که ملی گرایی فرهنگی در پاسخ به شرایطی که به نظر می رسد مؤید هژمونی و نخوت غرب است، دشوار است.

## رویکردهای دوگانه به حقوق بشر

یکی از مشخصههایی که منجر به کیفیت سردرگم طرحهای حقوق بشر شده است، دو گانگی عمیق نویسندگان آنها درباره طرحشان است. نویسندگان، حتی هنگامی که مروج نسخههای اسلامی حقوق بشر هستند، به نظر میرسد که حقوق بشر بین المللی را الگوی نهایی می بینند که همه طرحهای دیگر حقوق باید در نهایت با آن سنجیده شوند، و این همان الگویی است که آنها نمی خواهند گریزان از آن به نظر برسند. این خود لحن

🖈 ۱۲۰

دفاعی یا توجیه گرانهای را توضیح می دهد که بیشتر در ادبیاتی موج می زند که طرحهای خاص اسلامی را ارائه می کنند. بر اساس طرحهای حقوق بشر اسلامی که در اینجا تحلیل شده اند، نویسندگان بر سر میل به حفظ و استمرار اصولی دچار سردر گمی اند که مر تبط با فهم ترجیحی و محافظه کارانه شان از سنت اسلامی است و نگران از این که مبادا اگر اسلام واجد انواعی از نهادهای «پیشرفته» نشان داده نشود که در اسناد سازمان ملل پدید آمده اند، آن سنت عقبمانده و ناقض ارزیابی شود. به این ترتیب می کوشند که شباهت صوری میان طرحهای شان و قانون حقوق بشر بین المللی را برجسته کنند حتی وقتی که آن شباهت از حیث سطح واقعی حفظ حقوقی که می خواهند ارائه کنند، گمراه کننده باشد. در زمینه هایی که هدف گنجاندن اصولی است که از قانون حقوق بشر بین المللی عدول می کند و ممکن است باعث واکنش تند و در شت جامعه بین المللی شود، می کوشند این می کند و ممکن است باعث واکنش تند و در شت جامعه بین المللی شود، می کوشند این می کند و ممکن است باعث واکنش تند و در شت جامعه بین المللی شود، می کوشند این می کند و تمهیدات حقوق می توانند در سطح انتزاعی آرمان گرایانه باقی می دهد، در این زمینه ها تمهیدات حقوق می توانند در سطح انتزاعی آرمان گرایانه باقی بمانند و تمهیدات فردی را می تواند به شکلی مبهم، دو پهلو و گریز پا تقریر کرد.

عزم بر تولید طرحهای حقوق بشری که به نظر برسد متناظر با هنجارهای به رسمیت شناخته شده بین المللی هستند هم عنان است با فقدان یکپارچگی در تفکر پشت طرحهای حقوق بشر اسلامی. این فقدان یکپارچگی رخ نمی داد اگر نویسندگان در واقع طرحهای حقوق شان را پس از این که ابتدا زمینه های فلسفی شان را شناسایی کرده بودند و روش شناسی اسلامی مناسب آن را اتخاذ کرده بودند، از الگوهای اسلامی اخذ می کردند. ایجاد یک طرح حقوق بشر اسلامی به این شکل، مستلزم این بود که نویسندگان تسلط بر علوم اسلامی لازم برای این طرحها را می داشتند و همچنین احساس اعتماد به نفس کافی در کفایت منابع درون سنت اسلامی درباره مسأله حقوق می داشتند. این نویسندگان در واقع این تسلط یا احساس اعتماد به نفس را ندارند.

چنان که از تحلیلهای طرحهای حقوق بشر اسلامی در فصلهای بعد بر می آید، نویسندگان به خودشان زحمت نداده اند که کار کنند و ببیند که هر نظریه روشنی از حقوق در بستر اسلامی چه معنایی باید داشته باشد و روشهای بر گرفتن این محتوا را از منابع اسلامی به شیوه ای سازگار و معقول نیز طراحی نکرده اند. به جای آن، فقط چهل تکه ای از عقاید و اصطلاحات را سر هم کرده اند که از دو فرهنگ کاملا متفاوت بر گرفته شده اند بدون این که اصلا توجیهی برای این ملقمه عناصر اسلامی و سکولار فراهم کنند یا آن را به شیوه ای طراحی کنند که زمینه های متضاد آن ها را آشتی دهد. یعنی، نقصان ها در اصول حقوق بشر مایه دار اسلامی نتیجه ناگزیر سردرگمی و نقصان های روش شناختی است.

سنت اسلامی و مسلمانان

باید تاکید کرد که نه این نقصانهای روش شناختی و نه نتایج مشکل دار هیچ یک از نتایج ناگزیر کار کردن در بسترهای اسلامی نیست. با رهیافتی که مبتنی بر روشن بینی و دقت روش شناختی باشد، تبیین حقوق بشر بر اساس مبانی اسلامی می تواند مثمر ثمر باشد. مثلا می تواند در آثار «عبداللهی النعیم» این درک را دید که پرسشهای روش شناختی برای حل این مشکل که موضع احکام اسلام درباره حقوق بشر چیست، محوری است. النعیم با ارائه کردن روش شناسیای که رهیافتی تازه با منابع اسلامی ارائه می کند توانسته است مجموعهای از اصول حقوق بشر را تهیه کند که برای کسانی که روش شناسی پیشنهادی را می پذیرند نیز مبتنی بر اصول اسلامی است.[۴۵] «خالد ابوالفضل» با استفاده از روش شناسی دیگری نشان داده است که چطور مسلمانی که در کی عمیق از منابع میراث اسلامی دارد می تواند آنها را کاوش کند تا حقوق بشری معنی دار را بر حسب میراث اسلامی تبیین کند.[۶۶] در خاورمیانه، ار تودو کسی های خرفت کنندهای که انتشار مطالعات اصیل و کاوشگر درباره اسلام را خفه می کنند، متاسفانه باعث شده اند که بسیاری از متفکران نو آور به غرب نقل مکان کنند و اثر عقایدشان کمتر شود.

قصورهای روشن شناختی که دامنگیر طرحهای حقوق بشر اسلامی هستند تنها تجلی دیگری از مشکلاتی هستند که نوعا دامنگیر اندیشه اسلامی به طور کلی هستند و توانایی آن را برای همراه ماندن با تحولات عقلانی و علمی به شدت تضعیف کردهاند. انتقادهای ارزشمند از کیفیت ناقص اندیشه اسلامی معاصر را متفکرانی مانند «محمد ارکون» و از منظرهایی بسیار متفاوت، کسانی مثل «صادق جلال العظم» و «محمد سعید العشماوی» ارائه کردهاند.[۶۷] مسلمانان معاصر برای جبران این نقصانها، روش شناسیهای قدیم را با چشمانی انتقادی بازنگری می کنند و رهیافتهایی جدید به منابع اسلامی را پیشنهاد می کنند.[۸۹] به این ترتیب، نقصانهای روش شناختی که در اینجا پرده از آنها برداشته شده است، نشاندهنده مشکلی بسیار بزرگ تر است که در حال حاضر مشغله بعضی از برجسته ترین چهرهها در حوزه اندیشه ی اسلامی است.

#### خلاصه

طرحهای حقوق بشر اسلامی بر شالودههایی لرزان قرار دارند. تلاشهای نویسندگان آن برای ایجاد طرحهایی که هم نشاندهنده مشخصههای بارز اسلامی باشد و هم شبیه به ابزارهای بینالمللی که در پی ریشه کن کردنشان هستند و مستلزم وام گیری از قانون بینالمللی است، باعث سردرگمی و آشفتگی شده است. هیچ بررسی جدیای نشده است که چه چیزی این طرحهای پیوندی را اسلامی می کند. نویسندگان که بدون فلسفه

🖈 ۱۲۲

همساز حقوقی عمل می کنند، ممکن است به طور تصادفی اصولی اسلامی را بگنجانند که در کسوت مقوله حقوق بشر جا نمی گیرند. علاوه بر این، نشانههایی وجود دارند دال بر این که طرحهای اسلامی حقوق بشر از الگوی گسترده تری تبعیت می کنند که بنای اش مقاومت در برابر هژمونی غربی و تحولات زلزله آوری است که جوامع مسلمان از سر می گذرانند. و این ها عواملی هستند که ذهن ها را از کاوش در میراث اسلامی برای راهنمایی جستن در زمینه حقوق بشر منصرف می کنند. اصرار بر این که حقوق بشر در همان ابتدای تاریخ اسلام در عصر پیامبر وجود داشته و تنها مدتها بعد در غرب وضع شده است، دید گاه معوج نویسند گان را نشان می دهد. این نویسند گان که با ذهنیتی عمل می کنند که ملی گرایی فرهنگی در آن رسوخ کرده است بیشتر متاثر از نیات و مقاصدی غربی هستند تا بررسی و سنجش اصولی میراث غنی و پیچیده اسلامی.

# فصل چهارم

## قیدهای اسلامی حقوق بشر

## تبصرههای مجاز حقوق در قانون بین المللی

قانون بین المللی این نکته را به رسمیت می شناسد که حمایت از بسیاری از حقوق مطلق نیست و ممکن است در شرایط استثنایی به تعلیق دربیاید یا مشمول تبصرههایی شود، مثلا در وضعیت جنگها، شرایط اضطراری عمومی یا حتی در شرایط عادی به خاطر ملاحظات مهم تر.[۱] در قانون بین المللی، انتظار داریم که این ملاحظات مهم تر لغو کننده ذیل یکی از چند مقوله جا افتاده باشد. می توان برای حقوق بشر برای منافع مشتر ک کلی و هم چنین در جهت سیاستهای خاص مشخص تبصرههایی قائل شد.[۲] مورد آخر می تواند شامل سیاستهایی باشد از قبیل حفظ امنیت ملی، امنیت عمومی، نظم عمومی، اخلاقیات، حقوق و آزادیهای دیگران، تامین عدالت و منافع عمومی در یک جامعه دمو کراتیک.[۳] برای اطمینان حاصل کردن از این که تمهیدات و فسخها در چارچوب اتوریته انجام می شوند و از تصمیم گیری های دلبخواهانه و خودسرانه جلو گیری شود، روشهایی که باعث اعمال این محدودیتها می شوند باید مطابق با قانون باشند.[۴]

لذا قانون بین المللی در پی ایجاد توازن بین نیاز به حفظ حقوق بشر در برابر سایر نیازهاست؛ در بعضی موارد، ممکن است حقوق نسبت به اولویتهای دیگر تأخر داشته

م ۱۲۴ اسلام و حقوق بشر

باشند. این نکته به رسمیت شناخته شده است که جز در مواردی که قیود نهاده شده بر حقوق بشر به شدت محدود باشند، حقوق تبدیل به مسألهای بیخاصیت و موهوم می شوند. اما این که اعمال محدودیت تا چه حدی مجاز است و دقیقا بر چه اساسی محدودسازی حقوق موجه است، هم چنان در قانون حقوق بشر بین المللی محل نزاع است. اعلامیه جهانی حقوق بشر بعضی از حقوق را مطلق یا تعلیق ناپذیر امی داند، به این معنا که هیچ توجیهی برای محدود کردن آنها نمی تواند وجود داشته باشد. از این جملهاند حق آزادی و برابری در کرامت و حقوق؛ حق برابری در پیشگاه قانون و حق حفاظت یکسان قانونی؛ حق برابری کامل در برخورداری از دادگاهی منصفانه و عمومی توسط میأت منصفهای مستقل و بی طرف؛ حق از دواج و حق داشتن حقوق برابر در ازدواج و طلاق [۵]؛ آزادی اندیشه، وجدان و دین که شامل آزادی تغییر دین نیز می شود؛ و حق کار کردن و انتخابات آزادانه شغل [۷] اعلامیه جهانی حقوق بشر هیچ معیاری را که منکر این حقوق شود نمی پذیرد.

اعلامیه جهانی حقوق بشر شامل بندی است که تعریف می کند چه حدود و قیودی به طور کلی بر حقوق بشر نهاده می شود. در ماده ۲۹.۲، تمهیدات زیر را می توان یافت: «هر کسی برای اعمال حقوق و آزادی های اش مشمول محدودیت هایی است که توسط قانون تعیین می شود و این محدودیت ها انحصارا به منظور تامین یا احترام به حقوق و آزادی های دیگران و ادای شرایط منصفانه اخلاق شایسته، نظم عمومی و رفاه عامه در جامعهای دمو کراتیک هستند. « تبصره هایی که در تمهیدات عمومی ماده ۲۹.۲ اعلامیه جهانی حقوق بشر مجاز شمرده شده اند، درباره حقوق تعلیق ناپذیر مصداق ندارند. در روند تهیه پیش نویس اعلامیه جهانی حقوق بشر، هیأت شوروی کوشش کرد بندی برای تعلیق بر آن تحمیل کند که با افزودن این کلمات حقوق بشر را از موضوعیت می انداخت: «و همچنین [به منظور] لازمه های متناظر دولت دمو کراتیک»، اما این پیشنهاد شوروی رد شد.[۸]

در اسناد بعدی حقوق بشر بین المللی، محدودیت هایی که می توانند بر حقوق بشر اعمال شوند روشن تر شدند چون تبصره های خاصی در متون تمهیدات حقوق بشر بین المللی گنجانده شدند. تمهیدات ضامن این هستند که حقوقی که تعلیق پذیرند تنها به شیوه های خاصی محدود خواهند شد. لذا، حقوق را با تبصره های زیر می بینیم:

۱. آزادی بیان: تنها به شرط تبصره های قانونی و لازم برای احترام به حقوق و آبروی دیگران و به منظور حفاظت از امنیت ملی یا نظم عمومی، یا سلامت و اخلاقیات عمومی.

<sup>1.</sup> non-derogable

۲. حق گردهمایی مسالمت آمیز: تنها با رعایت قیود «تحمیل شده در راستای قانون که برای یک جامعه دمو کراتیک و به سود امنیت ملی یا امنیت عمومی، نظم عمومی، خفاظت از سلامت یا اخلاقیات عمومی یا حفاظت از حقوق و آزادیهای دیگر ضروری باشند.»

۳. آزادی انجمنها: منوط به همان تبصرههای حق گردهمایی مسالمت آمیز در بالا. ۴. حق شرکت در اجرای امور عمومی؛ رأی دادن و انتخاب شدن؛ و دسترسی داشتن برابر به خدمات عمومی «بدون شرایط غیرمعقول.»[۹]

شمار دیگری از حقوق اساسی دیگر نیز مشمول تبصره هستند، از جمله حق حیات که تبصره آن توانایی دولت برای تحمیل مجازات مرگ است، اما تنها برای جرایم بسیار جدی و منوط به شماری از شرایط دیگر، و حق آزادی و امنیت فرد، که تبصرهاش توانایی دولت برای محروم کردن فرد از این هاست «منوط به و در راستای روندهایی که در قانون مقرر شده است.»[۱۰]

معاهده بین المللی حقوق اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی (ICESCR) قاعدهای کلی دارد درباره این که حقوق مشمول چه تبصرههایی هستند و در ماده ۴ می گوید که دولتها «این حقوق را می توانند مشمول محدودیتهایی کنند که در قانون مقرر شده باشد تنها در صورتی این محدودیتها با ماهیت این حقوق ساز گار باشد و تنها به منظور ترویج رفاه عمومی در جامعهای دمو کراتیک.»

به این ترتیب، قانون حقوق بشر بین المللی دلایل مجاز برای مقید کردن حقوق بشر را محدود می کند. صورت بندی های این تبصره ها چنان قرص و محکم نیستند که مانع از همه تلاش های دولت ها برای دست کاری کردن آن ها به بهای از دست رفتن حقوق افراد شود، ولی به شکلی طراحی شده اند که با محدود کردن شرایطی که دولت ها تحت آن می توانند بر حقوق قید بگذارند، به حقوق وزن بیشتری بدهند. چنان که در بررسی طرحهای حقوق بشر اسلامی در زیر آمده است، یکی از مهم ترین تفاوت های میان طرح های حقوق بشر اسلامی و قانون حقوق بشر بین المللی این است که تبصره های اسلامی بر حقوق تعمدا چنان مبهم و قابل تفسیر رها شده اند که به دولت ها اجازه برداشت های وسیع برای محدود کردن یا خنثی کردن حقوق را می دهند.

## فرمولهای اسلامی محدود کردن حقوق

نظر زیربنایی در همه طرحهای حقوق بشر اسلامی این است که حقوقی که در قوانین

↔ ۱۲۶ اسلام و حقوق بشر

بین المللی تمهید شده اند، بسیار سخاوت مندانه اند و آنها وقتی قابل قبول خواهند بود که منوط به قیود اسلامی باشند. عجیب این است که هیچ تبیین صریحی از این نظر وجود ندارد که قانون بین المللی به مردم حقوقی اضافی داده است. از آنجا که توسل به اسلام برای از میان بردن یا محدود کردن این حقوق از ویژگیهای محوری و متمایز طرحهای حقوق بشر اسلامی است، این نیز عجیب است که به دقت بیان نشده است که این محدودیتهای اسلامی بر حقوق مستلزم چه چیزهایی است.

تبصره مبهم «اسلامی» که حقوق را محدود می کند شبیه به تبصرههایی است که بر حقوق بشر در «منشور آفریقایی حقوق بشر و مردم» آمده است که به همین طریق طراحی شدهاند تا حفاظت از حقوق را رقیق و کمرنگ کنند. به این تبصرهها به عنوان «بندهای مصلحتی» اعتراض شده است که به دولت اجازه می دهد «مصلحت و تصرف کمابیش نامحدود» در استفاده از معیارهای قانونی داخلی برای محدود کردن حقوق بشر تضمین شده بین المللی داشته باشد. [۱۱]

قانون بین المللی نمی پذیرد که حقوق بشر با ارجاع به ضروریات هیچ دین خاصی محدود شود - چه برسد به این که به طور دائم آن را ملغی کنند.[۱۲] قانون بین المللی هیچ تضمینی برای محروم کردن مسلمانان از حقوق بشر با اولویت خاص بخشیدن به معیارهای اسلامی ندارد. به این ترتیب، محدود کردن یا رقیق کردن حقوق بشر با ارجاع به ضروریات شریعت، تبصره قائل شدن برای حقوق بشری است که ذیل قانون بین الملل مقرر شده است و بر حسب معیارهایی که مبانی مشروعی برای محدود کردن حقوق تلقی نمی شوند.

قید نهادن بر حقوق که از اصطلاحاتی مثل «شریعت»، «اصول اسلامی» یا «محدودیتهای اسلام» برای تبصره قائل شدن برای حقوق بشر استفاده می کنند، نمی تواند با مراجعه به آثار فقهای پیشامدرن تعریفی خالی از ابهام داشته باشد چون این نوع آثار بسیار متنوع هستند. فقه اسلامی پیشامدرن مشتمل بر عقاید چندین مذهب و بسیاری از مکاتب فقهی مهم به طور تاریخی در اسلام تحمل می شده است و این وضعیتی است که در مفهوم «اختلاف مذاهب» در شریعت به رسمیت شناخته شده است. در واقع، حتی در درون یک مکتب فقهی، عقاید و آراء می توانند تفاوتهای مهمی در تفسیر منابع اسلامی داشته باشند.[۱۳] علاوه بر این، بسیاری از فقها در آرای شان با مکاتب مهم اختلاف نظر داشتند ولی به رغم این اختلاف بسیاری از فقها در آرای شان با مکاتب مهم اختلاف نظر داشتند ولی به رغم این اختلاف آثار شان بخشی از میراث شریعت پیشامدرن است. مسلمانان با چنین میراث غنی و پرباری

<sup>1.</sup> African Charter on Human and People's Rights

با حجم عظیمی از آراء متضاد در زمینه ضروریات اسلام مواجه هستند.

به رغم تکثر فراوان در عقاید فقهی اسلامی، در بعضی زمینههای اجتهاد فقهی پیشامدرن به قدر کافی اجماع وجود دارد که مجال محاسبه معقول را فراهم کند که چطور به کار بستن اصول اسلامی محتملا بر حقوق اثر می گذارد. اتکا به مقررات شریعت پیشامدرن برای تعیین حوزه مجاز حقوق بشر می تواند راه را بر منسوخ کردن احکام در زمینههایی هموار کند که شریعت به طور سنتی خواستار محدود شدن حقوق می شده است، مثل مقرراتی که به زنان و غیرمسلمانان منزلت و جایگاهی فرودست می دهند یا مقرراتی که دین گردانی از اسلام را ممنوع می کنند. حتی در این زمینهها هم در پیکره عقاید فقهی مرتبط آنقدر پیچیدگی و تنوع وجود دارد که به دولت آزادی عمل قابل توجهی می دهد که تصمیم بگیرد چه مقرراتی باید اعمال شود.

در زمینه موضوعات دیگر مرتبط با حقوق مدنی و سیاسی، که اجتهاد پیشامدرن توسعهای نیافته است یا معیارهای شریعت بسیار نامطمئن هستند، توسل به معیارهای اسلامی بر تبصره قائل شدن برای حقوق نیز می تواند منجر به نتایجی شود که ناساز گار با حفاظت از حقوق مورد نظر باشند. در مواردی که نظر اسلامی محکمی در عقاید اجتهادی یا فقهی پیشامدرن یافت نشود، دولت آزادی عمل فراوانی دارد برای برساختن ادلهای اسلامی برای محدود کردن حقوق. محافظه کاران همیشه می توانند سخنگویی برای اسلامی برای محدود کردن حقوق. محافظه کاران همیشه می توانند سخنگویی اسلامی دارد. قانون سعودی – که مدعی است مبتنی بر اسلام است – و می گوید که زنان نمی توانند رانندگی کنند، بهترین نمونه آن است. این قاعده مبنای چندانی بر حسب فقه اسلامی ندارد و در خارج از عربستان سعودی هم یافت نمی شود ولی مقامات سعودی توانستند چهرهای دینی را پیدا کنند که ضرورت این قانون را برای حفظ اخلاقیات اسلامی تایید کند. توانایی دولت برای مهندسی کردن تصویب دینی برای سلب حقوق به این معناست که محدودیتهای اسلامی بالقوه می توانند به طور نامحدودی گسترش پیدا این معناست که محدودیتهای اسلامی بالقوه می توانند به طور نامحدودی گسترش پیدا کنند و حقوق متاثر از آنها را از هر مضمون و معنایی تهی کنند. –

درست همان طور که هیچ راهنمای قطعی در شریعت پیشامدرن در خصوص مقرراتی که محدودیتهایی را برای آن نوع از حقوق بشر مقرر شده در قانون بین الملل قائل می شوند وجود ندارد، اگر به اندیشه اسلامی معاصر نگاه کنیم، هیچ اجماعی درباره نحوه محدود کردن این حقوق نیز وجود ندارد. ابهاماتی که در سنت پیشامدرن وجود داشت با تفسیرهای مختلف مضاعف که جریانهای روشنفکری جدید آن را به پیش میرانند، مضاعف نیز شده اند. تا اواخر قرن نوزدهم، جنبشهای اصلاح گرایی پدیدار

❖ ۱۲۸ اسلام و حقوق بشر

شدند که منجر به فاصله گرفتن زیادی از اندیشه اسلامی پیشامدرن شدند.[۱۴] اخیرا، جریانهای تازهای در تفسیرها پدیدار شدهاند.[۱۵] علاوه بر ادبیاتی که می کوشد فقه و الهیات اسلامی را به نحوی پیشرو بازاندیشی کند، می بینیم که از اسلام یک ایدئولوژی ساخته می شود تا مسلمانان برای واکنش نشان دادن به غرب و فرهنگ غربی، در آثار چهرههایی مثل آیت الله خمینی، بسیج شوند.[۱۶] تفاوتها در رهیافتهای معاصر برای فهم اسلام در غیاب یک اتوریته مرکزی که به طور عمومی برای حل موارد اختلاف در عقاید شرعی به رسمیت شناخته شده باشد، مضاعف شدهاند.

طبیعی است که در شرایط حاکم بر خاورمیانه معاصر، فقدان مقرراتی محکم درباره نحوه ارتباط اسلام با حقوق بشر زمینه بهرهبرداری دولت را فراهم کند و ماجرا به زیان حقوق بشر فیصله پیدا کند. به این ترتیب، محدودیتهای مبهم «اسلامی» برای حقوق بشر عواقب و پیامدهای ناگواری دارند.

## محدودیتها در قانون اساسی ایران

پیش از بررسی قانون اساسی سال ۱۳۵۷ ایران، باید صورتبندی های قبلی ایران را از تمهیدات حقوق مدنی و سیاسی بررسی کرد. تاریخ مشروطه ایرانی دشواری های تسهیل حقوق بشر در چارچوبی اسلامی را نشان می دهد.

بسیاری از علمای ایران به شدت با پذیرش قانون اساسی مشروطه سال ۱۲۸۵ ـ ۱۲۸۵ شمسی مخالف بودند و یکی از زمینههای اعتراض آنها مخالفتشان با مفهوم آزادی بود که آن را خطرناک و مخل اصول و ارزشهای اسلامی میدانستند.[۱۷] فقها در محکوم کردن آزادی و مشروطه خواهی ذیل عنوان بی دینی اغلب به شدت سخت گیر و سازش نایذیر بو دند.[۱۸]

احساسات ملی گرایانه ایران و عزم مردمی برای محدود کردن استبداد شاهان قاجار در نهایت چندان قوی بود که بر مخالفت علما با قانون اساسی مشروطه فائق آمد. علاوه بر این، بعضی از علما از مشروطه خواهی دفاع کردند و باور داشتند که با اسلام ساز گار است. اما حمایت آنها تا حدودی به این خاطر بود که به طور کامل اهمیت مشروطه خواهی را در نیافته بودند و مفاهیم آن را به شکلی تفسیر می کردند که متناظر با مقوله بندی ها و اصول شریعت بود.[19] به این ترتیب، نخستین قانون اساسی مشروطه ایران در محیطی پدیدار شد که در آن نهاد روحانیت درباره ساز گاری مشروطه خواهی با اسلام اختلاف نظر داشت و مطمئن نبودند مشروطه خواهی چه لوازمی خواهد داشت.

تبصرههایی که در متمم قانون مشروطه سال ۱۲۸۶ برای حقوق مدنی و سیاسی

گنجانده شدند عمدتا سکولار بودند اما بعضی از معیارهای دینی نیز برای محدود کردن حقوق اساسی طرح شدند. اصل ۲۰ برای آزادی نشر تبصرهای قائل شده بود و بیان می کرد که این آزادی شامل کتب الحادی و مطالبی که مخل اسلام باشد نیست. اصل ۲۱ تبصرهای برای آزادی تشکیل انجمنها و گردهماییهای قائل می شود مبنی بر این که این آزادی تنها درباره انجمنها و گردهماییهای صادق است که مخل نظم دینی نباشند.[۲۰] پس از انقلاب سال ۱۳۵۷ در ایران، پیش نویس قانون اساسی خرداد ۱۳۵۸ که پیش از تکمیل سلطه کامل روحانیون تهیه شده بود، به طریق مشابهی عمده اتکایاش بر تبصرههای سکولار برای حقوق مدنی و سیاسی بود ولی استثناهایی نیز وجود داشت. اصل ۲۵ قانون اساسی پیشنهادی درباره آزادی مطبوعات، نشر آثاری را که با عقاید دینی توهین کنند را از دایره حفاظت خود خارج کرد. اصل ۲۶ با صورت بندی مبهمی نفی «سبنای جمهوری اسلامی» را در زمره دلایل و زمینههای دریغ کردن آزادی اجتماعات قرار داد که فضا را برای تبصرههای دینی باز می کرد. اصل ۲۸ نیز بر آزادی انتخاب شغل قرار داد که فضا را برای تبصرههای دینی باز می کرد. اصل ۲۵ نیز بر آزادی انتخاب شغل قرار داد که فضا را برای تبصرههای دینی باز می کرد. اصل ۲۵ نیز بر آزادی انتخاب شغل

پیش نویس قانون اساسی با انتقادهای بسیاری مواجه شد. از جمله گروهی که شامل انجمن حقوق دانان ایرانی و کمیته ایرانی دفاع از آزادی و حقوق بشر بودند پیشنهادهایی برای بازنویسی پیش نویس دادند. دغدغههای این گروه شامل این نکته بود که استقلال دستگاه قضایی تضمین شود و حقوق فردی و حقوق زنان حفاظت شوند. پیشنهاد آنها این بود که اعلامیه جهانی حقوق بشر در قانون اساسی گنجانده شود و سازمانهای بینالمللی حقوق بشری و حقوق دانان بینالمللی بتوانند در دادگاههای ایرانی از سوی افراد ایرانی مداخله کنند.[۲۱] اگر این پیشنهاد پذیرفته می شد، معنی اش این بود که حقوق بشر بینالمللی بینالمللی به مثابه بخشی از قانون داخلی ایران تلقی می شد و مدافعان حقوق بشر بینالمللی این توانایی را پیدا می کردند که از افراد ایرانی در برابر دولت خودشان دفاع کنند. این پیشنهاد تلویحا گویای این نکته بود که اعتمادی به نهادهای داخلی حقوقی ایران برای فراهم کردن حمایت کافی از حقوق بشر وجود نداشته است.

پیش نویس قانون اساسی از سوی ائتلافی از روحانیان و سازمانهای اسلامی به چالش کشیده شد که درخواست کردند این پیش نویس به شکلی بازنویسی شود که ماهیت اسلامی تری به آن داده شود. آیتالله خمینی گفت که میخواهد این پیش نویس از منظری اسلامی بازنگری شود تا نتیجهاش یک قانون اساسی اسلامی باشد تا قانونی که متاثر از روشنفکران تاثیر پذیرفته از خارجی هایی باشد که هیچ اعتقادی به اسلام ندارند. [۳] در نهایت، بازنویسی این پیش نویس به شورایی از خبرگان وانهاده شد که در آن

🖈 ۱۳۰

روحانیون اکثریت بالایی داشتند. این پیش نویس در آذر ماه سال ۱۳۵۸ پس از تغییرات سیاسی عمدهای که بعد از اشغال سفارت آمریکا در آبان ۱۳۵۸ و به گروگان گرفتن اعضای دیپلماتیک آن رخ داد، نهایی شد. نه تنها پیشنهاد گنجاندن اعلامیه جهانی حقوق بشر در قانون ایران رد شد، بلکه تبصرههایی اسلامی نیز به تمهیدات حقوق در پیش نویس قانون اساسی اضافه شدند. با این اوصاف، اعتباری که حقوق بشر داشت به این معنا بود که حتی با قدرت گرفتن جناح روحانیون مخالف حقوق بشر، ارجاع به حقوق بشر از قانون اساسی حذف نشد. این ارجاعات در مقدمه قانون اساسی در اصل ۱۴ و ۲۰ آمدهاند و حقوق فردی نیز در اصل سه ماده ۱۴ ذکر شده است.

برای این که حقوق بشر به مذاق روحانیون خوش بیاید، ناگزیر شدند که به صراحت آن را ذیل معیارهای اسلامی بگنجانند. نکته مهم این است که اصل ۴ می گوید که اصول اسلامی باید بر همه اصول قانون اساسی و سایر قوانین و مقررات اولویت داشته باشد که اشاره می کند که قانون اساسی خود در ذیل و ظل قانون اسلامی قرار دارد. به طریق مشابه، اصل ۲۰ می گوید: «همه افراد ملت اعم از زن و مرد یکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همه حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام برخوردارند.» این اصل حمایت یکسان بعدا به تفصیل بیشتری بررسی می شود، ولی در اینجا می توان دید که اصل ۲۰ به صراحت بیان می کند که موازین اسلامی بر حقوق بشر حاکمت دارند.

در این جا لازم است توضیحی درباره اصطلاح «قانون» که در اصل ۲۰ و جاهای دیگر آمده است ارائه شود. در محیطهای اسلامی، قانون، مشتق از کلمه یونانی «کنُن»، معمولا در ارجاع به قوانین سکولار استفاده می شود در برابر قوانین مبتنی بر منابع اسلامی در شریعت. با توجه با اصول مقرر شده در تمهیدات اصل ۴ و اصل ۲۰ که مردم از حقوق در ایران «با رعایت موازین اسلام» برخوردار هستند، ارجاع به قانون در این اصل قانون اساسی متضمن این نکته نیست که قانون سکولار معیارهای قابل اجرا را معین می کند بلکه قانون سکولار تنها چارچوب قانونی اجرای اصولی را فراهم می کند که مشمول ملغی شدن توسط معیارهای اسلامی باشند و قانون اخیر نهایتا در زمینه حقوق بشر دست بالا را خواهد داشت.

تمهیدات مشابه دیگر بیان می دارند که معیارهای اسلامی حقوق را معین می کند با استفاده از تبصره هایی که در نقل قول زیر برای تاکید ایتالیک شده اند:

#### اصل ۲۱

«دولت موظف است حقوق زن را در تمام جهات با رعایت موازین اسلامی تضمین نماید» مانند اصل ۲۰، این اصل نشان می دهد که معیارهای اسلامی حاکمیت دارند و در نتیجه می توان آن را بلاموضوع تلقی کرد. در واقع، تصریح به این که حقوق زنان با رعایت موازین اسلامی معین می شوند مهم است چون در ایران جاری کردن قانون سکولار هم عنان با رهایی زنان بوده است و جاری کردن قانون شریعت هم عنان با جایگاه فرودست دادن به زنان. در این بستر، مهم است که هیچ تمهیدی برای مقید کردن حقوق مردان به موازین اسلامی وجود ندارد. با گنجاندن تمهیداتی مجزا و مقرر کردن این که حقوق زنان باید با رعایت موازین اسلامی انجام شود، دولت قصدش را برای بازگرداندن مقررات تبعیض آمیز شریعت که در دوره شاه اصلاح شده بود نشان داده است. پیامدهای این امر برای حقوق زنان در فصل ششم بررسی می شوند.

#### اصل ۲۴

«نشریات و مطبوعات در بیان مطالب آزادند *مگر آن که مخل به مبانی اسلا*م یا حقوق عمومی باشد. تفصیل آن را قانون معین می کند.»

#### اصل ۲۶

«احزاب، جمعیتها، انجمنهای سیاسی و صنفی و انجمنهای اسلامی یا اقلیتهای دینی شناخته شده آزادند، مشروط به این که اصول استقلال، آزادی، وحدت ملی، موازین اسلامی و اساس جمهوری اسلامی را نقض نکنند.»

جایگاه اقلیتها به تفصیل بیشتر در فصل ششم و هشتم بررسی می شود ولی در اینجا شایان ذکر است که این تمهید حمایت از آزادی اجتماعات را با مقید کردن آن به موازین اسلامی رقیق نمی کند بلکه به دولت اجازه می دهد که حتی همان آزادی های شکننده را از گروه های دینی اقلیت صرفا با امتناع از دادن جایگاه «شناخته شده» به جمعیت های دینی اقلیت از آن ها دریغ کند.

#### اصل ۲۷

«تشكيل اجتماعات و راه پيماييها، بدون حمل سلاح، به شرط آن كه مخل به مباني اسلام ناشك آزاد است.» ♦ ۱۳۲ اسلام و حقوق بشر

اصل ۲۸

«هر کس حق دارد شغلی را که بدان مایل است و مخالف اسلام و مصالح عمومی و حقوق دیگران نیست برگزیند. دولت موظف است با رعایت نیاز جامعه به مشاغل گوناگون، برای همه افراد امکان اشتغال به کار و شرایط مساوی را برای احراز مشاغل ایجاد نماید.»

#### اصل ۱۶۸

«رسیدگی به جرائم سیاسی و مطبوعاتی علنی است و با حضور هیأت منصفه در محاکم دادگستری صورت می گیرد. نحوه انتخاب، شرایط، اختیارات هیأت منصفه و تعریف جرم سیاسی را قانون بر اساس موازین اسلامی معین می کند.»[۲۴]

از آنجایی که اصل ۱۶۸ مقرر می دارد که این موازین اسلامی است که معین می کند چه چیزی جرم سیاسی است، بنابراین محدودیتی دینی برای آزادی سیاسی قائل می شود. در موارد بالا، اصطلاحات حقوق از قوانین اساسی غربی و قانون بین الملل وام گرفته شده اند. بعضی از موارد بالا شامل تبصرههای سکولار و اسلامی هستند ولی بعضی دیگر صرفا تبصرههایی اسلامی دارند. چنان که این مثالها نشان می دهند، در قانون اساسی ایران، اسلام مبنای حمایت از حقوق بشر دیده نمی شود بلکه صرفا به منزله مبنای محدود کردن یا سلب آنها دیده می شود.

می توان به این نتیجه چنین اعتراض کرد و این نظر را زیر سوال برد که تبصرههای اسلامی که برای حقوق در نظر گرفته شده ضرورتا بیش از تبصرههای سکولار آنها را محدود می کند. هر چند به صورت انتزاعی ممکن است این اعتراض موجه باشد، هم رفتار رژیم و هم بیانیههای اش نشان می دهند که مقامات رسمی ایران اسلام را به عنوان توجیه کننده محدود کردن و سلب حقوق بشر استفاده می کنند نه به عنوان حمایت کننده حقوق بشر.

دامنه نامحدود قیدهای اسلامی ایران بر حقوق بشر را می توان با محدودیتهای تبصرههایی مقایسه کرد که در لایحه حقوق آمریکا برای حقوق آمده است، مثل آزادی بیان که در متمم اول قانون اساسی تضمین شده است. وقتی افراد در دادگاههای آمریکا ادعا کنند که دولت برخلاف قانون اساسی به حق آزادی بیان آنها تعرض کرده است، می توانند به ارائه مفصلی از سوابق و اصولی تکیه کنند که توسط دادگاههای مستقل تهیه شده اند و به صراحت مانع از توانایی دولت برای محدود کردن آزادی بیان می شود. اگر دولت تن به محدودیتهایی که دادگاهها مقرر کرده اند ندهد، ناقض قانون اساسی تلقی خواهد شد و بیان مورد نظر توسط راهکارهایی مثل احکام یا نسخهای بعضی قوانین خواهد شد و بیان مورد نظر توسط راهکارهایی مثل احکام یا نسخهای بعضی قوانین

مرتبط حمایت خواهد شد. دلیل قوت تضمینهای آزادی بیان آمریکایی تا حدودی به خاطر چارچوب قانونی مقرراتی است که به دقت و به طور مشخص زمینههای محدود کردن یا سلب حقوق را تعریف می کنند و همچنین به خاطر احترام به قوانین و نهادهایی قانونی است که اعمال دولت را محدود و مقید می کنند.

در مقابل، در ایران هیچ سابقه جاافتاده و محکمی وجود ندارد که توسط دستگاه قضایی مستقلی بنا نهاده شده باشد و به دقت شرایط تمسک به موازین اسلامی را برای توجیه محدود کردن یا سلب حقوق مقید کند. دادگاههای ایران نمی توانند مجمعی بی طرف فراهم کنند که بتواند شالو دهای اجتهادی و فقهی را برای حمایت از حقوق بشر مهیا کند. درست بر عکس، دستگاه قضایی ایران سیاستزده است و در خدمت دولت، یعنی تبصرههای اسلامی بر تمهیدات حقوق همان محتوایی را خواهند داشت که دولت تصمیم بگیرد به آنها نسبت بدهد بدون این که هیچ چشمانداز چالش حقوقی از سوی ایرانیان محروم از حقوق وجود داشته باشد. البته توانایی دولت در تکیه بر اسلام برای مصون کر دن رفتارش از بازنگری قضایی موثر با تباهی حاکمیت قانون مرتبط است.[۲۵] نکته مرتبط در این زمینه این است که در ایران اسلام نه تنها دین حکومتی است بلکه ایدئولوژی حکومتی نیز است که در آن حاکمان به ادعای خودشان تجلی برنامهای الهي براي جامعه انساني هستند. از آنجا كه دولت قائل است به اين كه مجري اين برنامه الهی است، تمایلی درونی به سوی مطلق گرایی، عدم مدارا و سر کوب شدید اعتراض و مخالفت وجود دارد. یکی از نشانههای این سرکوبگری درونی ایدئولوژی رسمی اسلامی را می توان در دامنه و شدت تعقیبها و آزار روحانیون مخالف شیعه دید که بسیاری از آنها پس از زیر سوال بردن ایدئولوژی اسلامی رسمی آماج تلافی جویی های سخت شدهاند.[۲۶]

باید توضیح داد که اینجا ادعا نمی شود که افزودن تبصره های اسلامی به تمهیدات حقوق در قانون اساسی به خودی خود منجر به تعرض به حقوق بشر می شود یا این که رژیم همیشه هنگام در پیش گرفتن روش هایی به منظور محدود کردن حقوق متوسل به موازین اسلامی می شود. بلکه به نظر می رسد که این ار تباط ظریف تر از این ها باشد. افزودن معیارهای اسلامی که در عمل دست تئو کراسی را به طور کامل در محدود کردن حقوق بشر باز می گذارد، علامتی از گرایشی عمومی است نسبت به مقید نبودن به معیارهای مانند معیارهای اعلامیه جهانی حقوق بشر . علاوه بر این، تبصره های اسلامی نماینده ی خصومت بنیادین نسبت به حقوق بشر از سوی آیت الله خمینی و حامیان نظام تئو کراتیک است.

♦ ۱۳۴ اسلام و حقوق بشر

نکته مهم این است که رفتار رژیم آشکار کرد که اعتنای چندانی به اصول قانونی بودن، فارغ از این که این اصول دینی باشند یا سکولار نداشت و کاملا آماده بود که آشكار اصول يايه فقه اسلامي را هنگام تعارض اين اصول قانوني با اهداف سياسياش نقض كند.[۲۷] يعني دولت ايران در عمل فوق قانون اسلام تلقي مي شد. مجمع تشخيص مصلحت نظام در سال ۱۳۶۸ از طریق بازنگری قانون اساسی در اصل ۱۱۲ به این منظور بر پا شد تا نهادی برای میانجی گری در مواردی باشد که مصلحت عمومی، که به منافع رژیم ترجمه می شود، در تعارض با قوانین اسلامی واقع می شود. این نشانه ای بود از این که رژیم در پی مکانیزمی بود تا از وضعیتهای ناطوری خلاص شود که در آنها شورای نگهبان تحت عنوان تعارض با قوانین اسلامی، قوانین مطلوب سیاسی را مسدود می کرد. [۲۸] یعنی مجمع تشخیص مصلحت می توانست مهر تایید بر قوانینی بزند که حاکمان ایران فارغ از تعارض شان با احکام اسلامی مایل به اجرای شان بودند. این بازنگری یکی از نشانههای بسیاری است دال بر این که تئو کراسی ایران رژیمی نبود که سرسختانه متمسک به احکام اسلام باشد. از زمان تسلط روحانیون بر امور، رژیم بر اساس تصور خودش از مصحلت سیاسی عمل کرده است گویی هیچ قید احکام اسلامی بر رفتارش نیست و متوسل به هر روشی شده است که برای حفظ قدرت ضروری تلقی کرده است. در این زمینه البته دقیقا مانند بسیاری از رژیمهای سکولار خاورمیانه عمل کرده است که لفظا از ایدئولوژیهای رسمی ملی گرایی یا سوسیالیسم دفاع کرده است که وقتی به دقت آنها را بررسی می کنیم می بینیم که تنها پوششی بوده است برای سیاستهای مد نظر نخبگان برای تصرف انحصاری قدرت در جهت پیشبرد اهداف خودخواهانه خودشان.

به اختصار، این سخنی نادقیق است که بگوییم تبصرههای اسلامی برای تمهیدات حقوق اساسی به خودی خود باعث نقض حقوق بشری می شوند که در ایران رخ دادهاند. اما ارتباط مهمی میان نقض حقوق و دیدگاه رسمی وجود دارد که حقوق بشر را می توان به نام حفظ موازین اسلام محدود یا سلب کرد.

## محدوديتهاى اعلاميه جهاني حقوق بشر اسلامي

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی به نسبت قانون اساسی ایران تاکید گسترده تر و صریح تری بر موازین اسلامی دارد. این الگوی تکیه وسیع بر شریعت برای تبصره قائل شدن برای حقوق در نسخه عربی آن بسیار آشکار تر است تا در نسخه انگلیسی آن. بخش یادداشتهای توضیحی همراه با نسخه انگلیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی بیان می کند که متن عربی «نسخه اصلی» است که نشان می دهد که متن عربی را باید به منزله

نسخه قطعی تلقی کرد. ارتباط میان نسخه های عربی و انگلیسی بسیار مشکل آفرین است چون تعارض های مهمی میان این دو نسخه، علاوه بر ابهامات و دوپهلویی ها در نسخه عربی وجود دارد.[۲۹]

بخش یادداشتهای توضیحی تاکید دارد که «در اعمال و برخورداری از حقوق فوق الذکر، هر فردی تنها مقید به محدودیتهایی خواهد بود که قانون به منظور تامین و به رسمیت شناختن حقوق و آزادیهای دیگران و احترام به آنها و تامین شرایط عادلانه اخلاق، نظم عمومی و رفاه کلی امت جاری می کند.» با خواندن نسخه انگلیسی برای خواننده این تصور ایجاد می شود که بسیاری از تمهیدات اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی مقید به تبصرههای اعمال شده توسط قوانین سکولار است چون صورتبندی کلمات تبصرهها همواره به شکل «بر طبق قانون» است. هر چند نویسندگان اعلامیه آشکارا کوشیدهاند که خوانندگان نسخه اصلی را با پنهان کردن محوریت تبصرههای اسلامی گمراه کنند، واقعیت این است که هیچ شباهتی میان تبصرههای در نظر گفته شده در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی و تبصرههای یافت شده در قانون بین الملل برای حقوق وجود ندارد. پس از بررسی دقیق، آشکار می شود که در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، شریعت همان قانونی است که در استفاده از اصطلاح «بر طبق قانون» هنگام بشر اسلامی، شریعت همان قانونی است که در استفاده از اصطلاح «بر طبق قانون» هنگام قید نهادن بر حقوق مراد است.

برای خواننده معمولی نسخه انگلیسی بلافاصله آشکار نمی شود که «قانون» در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی یعنی شریعت. بخش یادداشتهای توضیحی بیان می کنند که مراد از اصطلاح قانون شریعت است که چنین تعریف می شود: «کلیت احکام بر گرفته از قرآن و سنت و هر حکم دیگری که از این دو منبع از طریق روشهای معتبر در فقه اسلامی بر گرفته شده باشد.»[۳۰] چنان که این تعبیر اشاره می کند، تعریفی از این جنس اسلامی بر هیچ وجه مشخص نمی کند که این اصطلاح را چطور باید فهمید و چه تبصرههایی بر حقوق وضع می کند. دست کم، «شریعت» شامل فقه پیشامدرن است و بسته به این که چه روشهایی «در فقه اسلامی معتبر دانسته می شوند» می تواند شامل بسیاری از تفسیرهای متاخرتر از این اصطلاح باشد یا نباشد. یعنی با توجه به ادبیات بسیار عظیمی که این تعریف بالقوه در بر می گیرد، معیارهای قانونی گنجانده شده در این تبصره همیشه گشوده به نفسیر هستند.

بعضی از نمونههای استفاده از شریعت در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی را در نظر بگیرید. در نسخه انگلیسی این اعلامیه، بند دوازدهم در آمد مشتمل بر این تضمین است که «هیچ کس از حقوقی که بنا به قانون برای او در نظر گرفته شده محروم نخواهد

↔ ۱۳۶

شد مگر با استناد به حکم آن قانون و تا حدودی که قانون آن را مجاز بداند.» اگر کسی در نظر نداشته باشد که قانون یعنی شریعت، لوازم آن را نمی توان درک کرد؛ یعنی لوازم شریعت معین می کنند که مردم در نهایت چه حقوقی داشته باشند. اساسا این سخن متضمن این نکته است که شریعت هم حقوق را تضمین می کند و هم آنها را سلب می کند. جملهبندی بند دوازدهم در آمد در نسخه عربی اصل مشابهی را بیان می کند و می گوید که «هر فرد واجد امنیت، آزادی، کرامت و عدالتی است که احکام شریعت خدا برای حقوق مردم مقرر می کند.»

در تمهیدات مشخص اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی (انگلیسی)، میبینیم که شریعت (قانون) دامنه حقوق زیر را معین می کند:

۱. حق جراحت وارد كردن يا مرك، در اصل ١.الف

۲. حق آزادی، در اصل ۲.الف

٣. حق عدالت و انصاف، در اصل ۴.الف

۴. حق تصدی منصب عمومی، در اصل ۱۱.الف

۵. حق بیان و ابراز نظر، در اصل ۱۲.الف ۷. حق نشر اطلاعات (که همچنین مقید به ملاحظات امنیت جامعه یا دولت است)، در اصل ۱۲.د

۸. حق امرار معاش، در اصل ۱۵.ب

 ٩. حق پی گیری فعالیتهای اقتصادی (که همچنین مشمول ملاحظات منافع جامعه است)، در اصل ۱۵.

۱۰. حقوق زوجین در ازدواج، در اصل ۱۹.الف

۱۱. حق زوجه برای طلاق، در اصل ۲۰، و حق ارث زوجه، در اصل ۲۰.د

نمونهای از اصول مشکل دار، اصل ۱۴ است. در نسخه انگلیسی، به نظر می رسد که اعلامیه نوعی تضمین برای حق آزادی گردهماییها دارد با تبصرههای متمایز اسلامی گردهماییها مجازند منوط به این که در راستای امر به معروف و نهی از منکر باشند. اما هیچ تمهیدی متناظر با این در نسخه اصلی عربی وجود ندارد در نتیجه جایگاه آن مقرون به تشکیک است.[۳۱] اصل ۱۱ تمهیدی برای حق مشارکت در زندگی عمومی دارد ولی این تمهید به شیوهای تبصره خورده است که تاثیری تبعیض آمیز بر غیرمسلمانان خواهد داشت، چنان که در فصل پنجم بررسی می شود.

برای بررسی قوتهای تمهیدات حقوق بشری که در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی آمده است، باید خود را در جایگاه فردی قرار دهیم که از سوی دولت ایران

به نام اسلام از حقوقاش محروم می شود. آیا می توان از اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی استفاده کنیم تا ثابت کنیم که نقض حقوق در ایران هم عنان با نقض حقوق بشر اسلامی است؟ به نظر نمی رسد چنین باشد. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی این سخن را می پذیرد که همه حقوق می توانند مقید به شریعت باشد ولی در عمل دست مقامات را در تعیین دامنه تبصره های اسلامی برای حقوق باز می گذارد؛ یعنی شریعت را چنان وسیع تفسیر می کند که دولتها می توانند آزادانه اصول «اسلامی» مسلط بر حقوق را انتخاب کنند. به این ترتیب، اگر معیارهای اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در ایران قابل اجرا بودند، به دولت ایران اجازه می داد که دقیقا همان کاری را که انجام داده است، انجام دهد: به طور ساز گاری احکام اسلامی را طوری تفسیر کند که به محدود و مقید کردن حقوق مشروعیت بدهد. در مقابل، فردی که از حقوق مدنی و سیاسی در ایران محروم می شود می تواند از قانون حقوق بشر بین الملل استفاده کند تا نشان بدهد که دولت ایران حقوق بشری او را نقض کرده است.

### محدوديتهاي ساير طرحهاي حقوق بشر اسلامي

سایر طرحهای حقوق بشر اسلامی محدودیتهای قابل مقایسه اسلامی را بر حقوق بشر اعمال می کنند. بعضی از نمونهها در این بخش بررسی شدهاند و موارد دیگری که مشخصا بر وضع زنان، اقلیتها و آزادی دینی اثر می گذارند به تفصیل بیشتر در فصلهای بعدی بررسی می شوند.

نسخه پیش نویس قانون اساسی اسلامی الازهر را باید هم به زبان عربی، که می توان فرض کرد نسخه اصلی است، و هم به زبان غالبا ناهموار ترجمه انگلیسیاش که با آن همراه است، بررسی کرد. نسخه پیش نویس قانون اساسی الازهر به ویژه تکیه فراوانی بر محدودیتهای مبهم اسلامی بر حقوق دارند. اصل ۲۹ آزادی عقیده دینی و عقلانی، آزادی کار، آزادی بیان، آزادی تشکیل و پیوستن به انجمنها و اتحادیهها، آزادی فردی (الحریهٔ الشخصیهٔ)، آزادی سفر.[۳۲] و آزادی تشکیل جلسات و ملاقاتها را، همگی در ذیل حدود شریعت اسلامی تضمین می کند. اصل ۳۷ تضمین کننده حق کار و کسب معاش در ذیل احکام شریعت اسلامی است. اصل ۴۳ بیان می کند که بر وفق مقاصد شریعت مردم از حقوق برخوردارند. به استثنای اصل ۴۲، که شرطهای اضافی سکولاری برای حقوق قائل می شود، قانون اسلام به مثابه تنها مبنای محدود کردن یا سلب حقوق تلقی می شود.

هر چند همه این تبصرهها به شکلی سیال و نامعین وانهاده شدهاند، می توان به ویژه

🏞 ۱۳۸

کنجکاو بود که محدودیتهای اسلامی در زمینه آزادی سفر متضمن چه چیزهایی است. در همه قوانین بینالملل، اصل ۱۳ اعلامیه جهانی حقوق بشر برای همه آزادی جابجایی در میان مرزهای هر کشور و حق ترک و بازگشت به کشور خود بدون هیچ تبصرهای را تضمین می کند. معیارهای دینی که در اصل ۱۳ از آنها برای تبصره قائل شدن برای استفاده از این آزادی یاد شده است لاجرم به دیدگاه محافظه کاران اسلامی اشاره دارد که زنان نباید خانههای شان را مگر هنگام ضرورت ترک کنند و اگر خانههای شان را ترک می کنند، باید در معیت خویشاوندی ذکور از خانه بیرون بروند. [۳۳] علاوه بر این بعضی از مسلمانان فوق العاده محافظه کار بر این باورند که اجازه رانندگی کردن زنان «غیر اسلامی» است. برخورد عمومی با زنان در قانون اساسی الازهر، که بعدا بررسی می شود، حاوی این نتیجه گیری است که «محدودیتهای شریعت» برای آزادی سفر به منظور توجیه محدودیتها برای تحرک و جابجایی زنان است.

در آثار سلطان حسین تابنده می توان تبصر ههای مشابهی را برای حقوق بشر پیدا کرد. اما تابنده تبصرهها و قیو د اسلامی را به قیو د دیگری گره میزند که نشاندهنده جانبداری و تعصب نسبت به حفظ نظم و هماهنگی اجتماعی و تحمیل احترام به اتوریته است. در قانون بين الملل، اصل ٣ اعلاميه جهاني حقوق بشر حقوق عمومي حيات، آزادي و امنيت فرد را بدون قید و شرط تضمین می کند ولی از نظر تابنده، این حقوق باید مقید به این شرط باشند که «بر خلاف مقررات اسلامی یا موجب سلب آسایش دیگران» نباشند. [۳۴] طرفه این است که در دیدگاههای تابنده، حتی حق حیات نیز به خودی خود مقید به تبصرهها و معیارهای اسلامی است. ظاهرا او اجازه می دهد که واکنش های سوبژ کتیو افرادی که احساس می کنند در آسایش شان اخلال وارد شده است، مایه سلب حق حیات فرد دیگر شود. این معیارها از اصل ۶ معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) به شدت عدول مي كنند، كه مي گويد حق حيات بايد توسط قانون محافظت شود و هيچ کس نباید به طور دلبخواهی از حیات محروم شود. در خصوص آزادی عقیده و بیان، تابنده می گوید که آزادی در موارد زیر دیگر حق نیست: «اگر تهدیدی برای نظم عمومی باشد یا منجر به تمرد از دولت و دین شود. (۳۵] این دیدگاه، ذهنیتی را نشان میدهد که سالهای نوری با فلسفه قانون حقوق بشر فاصله دارد که محدودیتهایی را که بیان منتقدانه از دولت یا دین را مشمول ممنوعیت با تمسک به چنین معیارهای وسیعی کند، بر نمی تابد. –

چنان که پیش تر ذکرش رفت، بحث مودودی از حقوق بشر اسلامی سیاه مشق گونه و ناهموار است و این تصور را ایجاد می کند که او از بعضی مسائل دشوار طفره می رفته است. تصویری که او از تبصرههای اسلامی حقوق بشر ارائه می دهد متناظر با همان بحثاش، کوتاه و ناقص است. او در طرحاش، آزادی بیان و گردهماییها را با تحمیل این شرط مقید می کند که چنین آزادی هایی باید سازگار با حکم قرآن در ۳:۱۰۴ در امر به معروف و نهی از منکر باشد. [۳۶] این نشان می دهد که معیارهای اسلامی معروف برای تعیین این که چه چیزی باید بیان شود و چه گردهمایی هایی مجاز است به کار بسته خواهند شد ولی بدون این که معنی دقیقی از این تبصره ارائه شود. شواهد بیشتری نیز وجود دارد که او حامی استفاده از احکام اسلام برای سلب حقوق در زمینههای دیگر بوده است که در فصلهای ششم تا هشتم بررسی خواهند شد.

الگوی تحمیل محدودیتهای مبهم اسلامی بر حقوق در اعلامیه قاهره ادامه پیدا می کند که در اصل ۲۴ آمده است: «همه حقوق و آزادیهای مقرر در این اعلامیه مقید به شریعت اسلامی هستند.» اصل ۲۵ به دنبال آن با تسلسل و اشارهای غیرمفید از لوازم این محدودیتها می آید که می گوید: «شریعت اسلامی تنها مرجع توضیح و تبیین هر یکی از اصول این اعلامیه است.»

در اعلامیه قاهره که شورای همکاری اسلامی آن را ترویج میدهد، میتوان محدودیتهای اسلامی مبهم متعددی را برای تمهیدات مشخص یافت. شمار زیادی از تمهیدات مربوط به حقوق مدنی و سیاسی در این فصل ذکر شدهاند و موارد دیگر بعدا بررسی خواهند شد. اصل ۱۶ حق برخورداری از ثمره تولید علمی، ادبی، هنری یا فنی و حق سود حاصل از آن را مقرر می کند مگر در مواردی که این تولیدات مخالف اصول شریعت باشند. اصل ۲۲ (الف) مقرر می دارد که حق ابراز آزادانه عقاید و جود دارد - ولی به شیوهای که مخالف با اصول شریعت نباشد. اصل ۲۲(ب)، با تأمل در دستور قرآنی (۳:۱۰۴) امر به معروف و نهی از منکر، می گوید که هر فرد باید حق دفاع از معروف و نشر آن و نهی از منکر را بنا به هنجارهای شریعت اسلامی داشته باشد. در اصل ۲۲ (ج)، اعلامیه قاهره می گوید که از اطلاعات «نباید به شکلی بهر هبر داری و سوء استفاده شود که باعث هتک حرمت مقدسات و آبروی پیامبران شود، باعث تضعیف ارزشهای اخلاق یا از هم پاشاندن، فساد یا آسیب رساندن به جامعه یا تضعیف ایمان شود.» چنان که در فصل نهم بررسي خواهد شد، اين سخن كه قانون حقوق بشر بين الملل بايد با گنجاندن ممنوعیت بیانی که به مقدسات دینی یا حرمت حضرت محمد تعرض می کند، تغییر داده شود، به شدت در سازمان ملل توسط شورای همکاری اسلامی تبلیغ و ترویج شده است. قانون پایه سعودی که پیش تر در اصل ۷ بیان داشته بود که قرآن و سنت پیامبر قانون اعلا هستند و در نتیجه فوق قانون پایهاند، همچنین در اصل ۲۶ میگوید که دولت از 🖈 ۱۴۰ اسلام و حقوق بشر

حقوق بشر بر وفق شریعت اسلامی محافظت خواهد کرد، بدون این که بیش از این محدودیتهایی لازمه آن را تعریف کند. جالب است که هر چند شورای همکاری اسلامی ارتباطهای بسیاری نزدیکی با عربستان سعودی دارد، در پیش نویس قانون پایهاش، عربستان سعودی از رونویسی صورتبندیهای اعلامیه قاهره برای حقوق مدنی و سیاسی امتناع کرد. طایفه سعودی نیاز ویژهای داشت که نظامی بر پا کند که در آن اسلام، پادشاهی مطلقه را تایید کند، که در این نظام حقوق مدنی و سیاسی به دشواری جایی خواهند داشت. اصل ۶ به شهروندان دستور می دهد که سوگندی سنتی را ادا کنند که در آن حاکمیت پادشاه را بر وفق قرآن و سنت و تسلیم و اطاعت بپذیرند و اساسا ادعا می کند که اسلام از شهروندان سعودی می خواهد که تنها رعیت باشند. علاوه بر این، اصل ۲۳ ادعا می کند که دولت به شریعت اسلامی احترام خواهد گذاشت و آن را اجرا خواهد کرد، و امر به معروف و نهی از منکر را به پا خواهد داشت و در نتیجه مبنای دیگری برای استفاده از احکام اسلامی و ارزشهای اسلامی برای شکل دادن به دامنه دیگری برای استفاده از احکام اسلامی و ارزشهای اسلامی برای شکل دادن به دامنه حقوق ارائه می کند.

در دیکتاتوری «عمر البشیر»، سودان نیز به صراحت حقوق را در ذیل اصول اسلامی قرار داد. سندی درباره حقوق بشر در سودان که در هفدهم ژوئیه ۱۹۹۳ در خارطوم منتشر شده، اعلام کرده است که اصول فلسفه سودانی حامی حرمت و حقوق افراد بر حسب احکام اسلامی است.[۳۷]

## اسلام و حقوق بشر در قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق

ارتباط جنجالی میان اسلام و حقوق بشر در کشمکش بر سر نقش هر یک از آنها در قانونهای اساسی افغانستان و عراق، که پیش نویسشان پس از حمله آمریکا تهیه شده، به خوبی نشان داده شده است. هم افغانستان و هم عراق جمعیتهای مسلمانی دارد با مذاهب مختلف و هم چنین دیدگاههای متفاوتی درباره نحوه ربط اسلام با حقوق. تنش میان گروههای دینی و اختلاف بر سر نقش اسلام در دولت در هر دو کشور بسیار جنجالی بودند. در نتیجه، هر اشاره و ارجاع در قانون اساسی به اسلام بی شک مایه مناقشه و جنجال می شد. در هر دو کشور، مدافعان پرشور اسلامی سازی - در افغانستان عمدتا میان سنی ها و در عراق میان شیعیان - وجود دارند که در برابر مدافعان نظامهای سکولار تر ایستادگی می کنند.

جای تعجب نیست که از آنجا که هر دو کشور همسایه ایران هستند، که در آن اسلام تبدیل به دلیلی برای سلب یا محدود کردن حقوق شده است، مدافعان حقوق بشر فرض کردهاند که هر چه نقش بیشتری به اسلام در قانون اساسی داده شود، حقوق ضعیف تر خواهند شد. یعنی با اسلام و حقوق بشر به شکلی برخورد می شود که گویی دو نظام ارزشی متضاد و متعارض هستند.

هر دو کشور از لحاظ سیاسی ناپایدار و بی ثبات هستند و هر دو کارنامهای تکاندهنده و هولناک در زمینه نقض حقوق بشر دارند. افغانستان به خاطر رقابت میان جنگ سالاران رقیب بر سر تسلط بر پایتخت و ولایت ها ویران شده است؛ در عراق، سیاست های سبعانه دیکتاتوری صدام حسین باعث و خامت تنشهای میان کردهای شمال، سنیهای مرکز و شیعیان جنوب شده بود. در افغانستان، زنان در حکومت طالبان سرکوب و حشیانه شده بودند و کنش گران فمینیست سخت مبارزه می کنند و خواستار حمایت از حقوق زنان هستند؛ در عراق، رژیم نسبتا سکولار بعثی فرصت های وسیعی در اختیار زنان قرار داده بود و نسخه اصلاح شده ای از احکام اسلام را تحمیل کرده بود که حقوق زنان را تقویت می کرد و باعث دلسردی محافظه کاران دینی شده بود که می خواستند احکام اسلام از نو تحمیل شود. حقوق زنان در هر دو کشور موضوع مناقشات داغ بود.

همان طور که از این پیشینه می توان انتظار داشت، روند تهیه پیش نویس قانون اساسی بسیار شکننده بود. مقامات آمریکایی در کابل و بغداد به جناحهای مدعی فشار آوردند که به توافق برسند و بر شکل دادن به تمهیدات مایه دار قانون اثر گذاشتند. آنها اغلب آشکارا از مواضع شان دفاع می کردند و می کوشیدند که توازنی ایجاد کنند میان نیروهایی که خواستار اولویت و برتری احکام اسلام بودند.

حل این مشکل که نقش های حقوق بشر و اسلام چطور باید برداشت شود، مسأله محوری در تلاشهایی بود که پیش از شکل گیری قانون اساسی نوامبر سال ۲۰۰۳ در جمهوری اسلامی افغانستان و مارس ۲۰۰۴ در قانون اجرایی دوران گذار عراق رخ داد. صورتبندی های غامض و پیچ در پیچ تمهیدات مربوط به قانون اساسی نشان داد که اختلاف بر سر این که چه وزنی باید به دغدغه های اسلام و حقوق بشر داده شود حل نشده است و تمسک به یک زبان مصالحه کارانه سرهم بندی شده ضروری است.

در قانون اساسی افغانستان، در آمد قانون با بیانیه هایی آغاز می شود که در عمل اسلام و اعلامیه جهانی حقوق بشر را به مثابه ارکان نظام جدید قرار می دهد. [۳۸] خط نخست آن اعلام می کند که قانون اساسی «با اعتقاد استوار به خداوند متعال و با تکیه بر رحمت او و اعتقاد به دین مقدس اسلام» نوشته شده است. چهار خط پایین تر، می خوانیم: «و با رعایت منشور سازمان ملل و احترام با اعلامیه جهانی.» در بخش هشت در آمد، حقوق

<sup>1.</sup> Iraqi Transitional Administrative Law

م• ۱۴۲ اسلام و حقوق بشر

بشر در زمره اهداف جامعه افغان مقرر شدهاند - بدون هیچ ذکری از تبصرههای اسلامی. اصل ۷.۱ تعهد به اعلامیه جهانی حقوق بشر را تکرار می کند و مقرر می دارد که دولت ملتزم به منشور سازمان ملل، معاهدات بین المللی و کنوانسیونهای بین المللی که افغانستان امضا کرده و اعلامیه جهانی حقوق بشر است.

علاوه بر اشاره به اعلامیه جهانی حقوق بشر، قانون اساسی افغانستان در اصل ۳ نیز می گوید که هیچ قانونی ناقض عقاید و اصول دین مقدس اسلام نخواهد بود. این تمهید ظاهرا اسلام را معیار قانونیت قرار می دهد ولی این معیار را بدون تعریف باقی می گذارد، از آنجا که هیچ راه بی طرفانه و مشخصی وجود ندارد برای این که محرز شود که مقولهای مانند «عقاید و اصول» اسلامی به چه معناست. در هر صورت، راه برای استفاده از تفسیر های محافظه کارانهای که در تضاد با حقوق بشر هستند گشوده است.

قانون اجرایی دوران گذار عراق سال ۲۰۰۴ صرفا یک سند موقتی بود.[۳۹] این سند ادعا می کرد که مردم عراق «امروز احترام به قانون بینالمللی را می پذیرند به ویژه از آنجا که خود از جمله بنیان گذاران سازمان ملل متحد بودهاند و تلاش می کنند که جایگاه مشروع خود را در میان ملتها پیدا کنند.»[۴۰] جایگاه ویژه اسلام در اصل ۷.الف تایید شده است ولی به شیوهای که ابهام دارد. اسلام قرار است که یک منبع – و نه تنها منبع – قانون گذاری باشد. هیچ قانونی که در تعارض با اصول جهانی متفق علیه اسلام، اصول دمو کراسی یا حقوق تمهید شده در قانون اجرایی دوران گذار عراق باشد تصویب نخواهد شد. به این ترتیب، قوانین پیشنهادی باید بر حسب معیارهای اسلامی قابل قبول باشند و در عین حال سازگار با تمهیدات حقوق و دمو کراسی باشند – بدون این که اولویتی به هیچ کدام از این معیارها بدهد. این یعنی قانون لازم است که با دو دسته از معیارهای بالقوه متعارض خود را سازگار کند.

با پیشرفت کار در سال ۲۰۰۵ روی قانون اساسی دایمی عراق، کمیسیون بین المللی آزادی دینی آمریکا (USCIRF) اعتراض کرد که تهیه کنندگان پیش نویس از الگوی قانون اجرایی دوران گذار عراق دور شدهاند. تمهیداتی که در آن مقطع در دست بررسی بودند، اجازه می دادند که احکام اسلام فوق حقوق بشر قرار بگیرند. کمیسیون بین المللی آزادی دینی آمریکا اعلام کرد که می خواهد قانون اساسی تضمین های بی قید و شرطی برای حق آزادی اندیشه، و جدان و دین یا عقیده، برابری و عدم تبعیض برای اعضای همه گروه ها از جمله زنان قائل شود و مقرر دارد که هیچ قانونی نباید در تعارض با حقوق تضمین شده در لایحه حقوق در قانون اساسی عراق و قانون حقوق بشر بین الملل باشد. [۴۹]

وقتی تهیه کنندگان عراقی پیشنویس اعتراض کردند که اختلافهای آشتی نایذیر مانع از تکمیل کارشان می شود، آمریکا فشار را بر تهیه کنندگان پیش نویس بیشتر کرد تا قانون اساسی را نهایی کنند.[۴۲] نسخهای نهایی از پیش نویس به شکلی رفوگری شد و در نهایت در اکتبر سال ۲۰۰۵ به تصویب رسید. [۴۳] تهیه کنند گان پیش نویس که نتوانسته بودند به بیانیهای منسجم درباره رابطه میان اسلام و حقوق بشر برسند، تصمیم گرفتند طرحی فراهم کنند مشابه قانون اجرایی دوران گذار عراق و در آن فهرست و ملقمهای از اصول بالقوه متعارض را در اصل ۲ فراهم كنند بدون اين كه مشخص كنند كدام یک اولویت دارد. از سوی دیگر، این قانون اساسی مقرر می کرد که اسلام «یکی از منابع اصلی» قانون گذاری خواهد بود - به جای این که «یک منبع یا تنها منبع اصلی» باشد - و مقرر کرد که هیچ قانونی از اصول دموکراسی و حقوق و آزادی های اساسی تقریر شده در قانون اساسی عدول نخواهد کرد - بدون این که هیچ اشارهای به قانون حقوق بشر بین الملل بکند. اثر اصل ۲ در نهایت توسط کسانی معین خواهد شد که تفسیر مي كنند كه احكام اسلام چه لوازمي خواهند داشت. اصل ٩٠ به دادگاه عالي فدرال اختیار تفسیر قانون اساسی را میدهد و اصل ۸۹ می گوید که دادگاه مرکب خواهد بود از قضات و متخصصان احكام اسلامي- و تصميم درباره تعداد و نحوه انتخاب آنها را به عهده پارلمان می گذارد. اگر محافظه کاران قدرتمند شیعی بر نظام تازه مسلط شوند، هر گونه ابهامی مرتفع خواهد شد چون آنها در ایران بودهاند: احکام اسلام فوق تضمین های دمو کراسی و حقوق بشر خواهد بود. «زلمی خلیل زاد»، سفیر آمریکا، قانون اساسی را توازنی میان نیروهایی توصیف کرد که خواستار احکام اسلام هستند و آنها که خواستار حقوق جهانی بشر هستند. در واقع، این قانون هیچ توازنی پایدار و مستحکمی ارائه نمی کند؛ بلکه نمونه دیگری است از تنشهای حلنشده میان اسلام و حقوق بشر. مهم است که در وضعیتهای افغانستان و عراق، که در واقع بحثهایی بر سر جایگاه و نقض اسلام و حقوق بشر در قانون اساسی میان جناحهای مدعی در گرفته است، نتیجه یک وضعیت بن بست بوده است - به رغم فشاری قدرت مند از سوی آمریکا برای بالا بردن جایگاه حقوق بشر. اسلام و حقوق بشر به شیوهای در کنار هم قرار گرفتهاند که معلوم نیست اولویت با کدام خواهد بود. این در تعارض با جایگاه برتری است که به احكام اسلام در همه طرحهاي حقوق بشر اسلامي كه بررسي شدهاند داده مي شود.

#### خلاصه

تحمیل تبصرههای اسلامی برای حقوق نه تنها زمینه را برای کوچک کردن این حقوق

م• ۱۴۴ اسلام و حقوق بشر

فراهم می کند بلکه بالقوه مایه سلب آنها به طور کلی می شود. همان طور که بحث فوق الذکر نشان می دهد، کسانی که معیارهای مبهم اسلامی را در اولویت بر حقوق بشر مطرح می کنند، رابطه میان فرد و دولت را رابطه ای خصمانه نمی بینند که در آن طرف ضعیف تر، یعنی فرد، نیازمند ضمانتهایی آهنین در قبال حقوق مدنی و سیاسی باشد تا تمایلات دولتهای مدرن را برای اعمال قدرت شان در برابر افراد خنثی کند. علاوه بر این، گویا آنها اعتقاد دارند که در مواردی که احکام فردی و دینی تعارض پیدا می کنند، باید احکام فردی به نفع احکام دینی کنار بروند. از آنجا که معیارهای شریعت که برای محدود کردن حقوق به کار می روند این قدر مبهم و غیر قطعی وانهاده شده اند، هیچ مرزی معین نشده است که پس از آن محدود کردن حقوق ناروا تلقی شود. یعنی با وجود این معیارهای اسلامی قابل تفسیر و گشوده، طرحهای حقوق بشر اسلامی هیچ تضمینی در برابر قوانین و سیاستهایی که ناقض قانون حقوق بشر بین المللی باشند، ارائه نمی کند.

# فصل پھچی

# تبعيض عليه زنان و غير مسلمانان

### برابری در سنت فقهی اسلامی

جای دادن اصل برابر در یک طرح حقوق بشر اسلامی مستلزم پرداختن به دو جریان پایه در میراث اسلامی است، یکی برابریخواهانه و دیگری سلسلهمراتبی.[۱] بسیاری چیزها در گرو این خواهد بود که کدام یک از این جریانها نماینده واقعی ارزشهای اسلامی تلقی شوند.

بسیاری چیزها در منابع احکام اسلامی وجود دارند که فلسفه برابریخواهانهی بنیادینی را نشان میدهد. مثلا یکی از اصول مهم اسلام این است که بهترین فرد، باتقواترین و پارساترین فرد است. روایات مربوط به نخستین حاکمان جامعه اسلامی، از جمله روایات زندگی پیامبر، سرشار از مواردی است که فروتنی و تواضع حاکمان، روحیه مساوات جویانه آنها و دغدغه انسانی شان نسبت به حقوق و رفاه همه رعایای شان را نشان می دهد.

متون دیگری در منابع اسلامی می توانند مبنایی را برای برقراری امتیاز و تبعیض فراهم کنند. این منابع در چندین زمینه میان حقوق مسلمانان و غیر مسلمانان، مردان و زنان، افراد آزاد و برده تمایز قائل می شوند. برتری مسلمانان بر غیر مسلمانان، و افراد آزاد بر بردگان یک مشخصه ریشهدار شریعت شد.[۲] بعضی از نخستین پایه گذاران عقاید اسلامی با

↔ ۱۴۶

فراتر رفتن از این تمایزها بر مشخصههایی سلسله مراتبی در ساختار اجتماعی محلی صحه گذاشتند و با آنها طوری برخورد کردند که گویی در زمره احکام تجویزی اسلامی هستند. پیامدهای این تمایزها برای جوامع امروز به شدت محل بحث و نزاع هستند. هر چند عده کمی در شرایط فعلی از مزایای برده داری دفاع می کنند، در زمینههای دیگر مسلمانان امروزی اختلاف نظرهای شدیدی دارند درباره این که آیا قوانین باید به مقوله بندی های کهن فقهی احترام بگذارند یا منعکس کننده این فکر باشند که اسلام در نهایت مقصودش ارائه مساوات و برابری میان همه انسان ها بوده است.

وقتی بحث باز می شود به تصمیم گیری درباره این که آیا اصل برابری با اسلام ساز گار است یا نه، می توان تمایز میان دو رهیافت را در میان مسلمانانی دید که خواهان حفظ احکام شریعت پیشامدرن هستند که بر زنان و غیر مسلمانان اثر می گذارند. باید پذیر فت که اصل برابری در تعارض با احکام شریعت است. فقهای محافظه کار مسلمان در گذشته به صراحت اصل برابری را محکوم کردهاند از آن رو که این اصل رفتار برابری با کسانی دارد که در شریعت با آنها رفتار متفاوتی می شود.[۳] رهیافت دیگر این است که تظاهر کنیم به پذیرفتن برابری ولی ادلهای بیاوریم در توضیح این که چرا با حفظ احکام تبعیض آمیز شریعت پیشامدرن که جایگاهی فرودست به زنان و غیر مسلمانان می دهد، امروز، رهیافت دوم رهیافت غالب است.

در تلاش برای فهم موضع مسلمانانی که مدعی هستند حفظ احکام تبعیض آمیز شریعت پیشامدرن منجر به نقض اصل مساوات نمی شود، باید در نظر داشت که «مساوات» ممکن است برای بسیاری از مسلمانان معنایی متفاوت از معنایی داشته باشد که مردمی که با فکر برابری مطلق همه آدمیان رشد کر دهاند از آن می فهمند. شرایط اجتماعی نقشی مهم در نحوه فهم مردم از اصل مساوات دارد، چنان که از تاریخ این اصل در آمریکا بر می آید. هر چند مساوات جویی اصلی بنیادین در نظم سیاسی و قانونی تصور شده در اعلامیه استقلال سال ۱۷۷۶ بود، بسیاری از مردان سفیدپوست در دوره پدران بنیان گذار آمریکا فکر می کردند که اصل برابری با سلب برابری زنان و بردگان سیاسی که در فهم آدها نابرابر آفریده شده بودند، تعارضی ندارد. به این ترتیب، می شد برابری را پذیرفت و در عین حال رژیمی قانونی را حمایت کرد که بر اساس جنسیت و نژاد اعمال تبعیض کند. از دهه ۱۹۶۰ به بعد بود که به تناقض میان اصل برابری و تحمل تبعیض به نام قانون عملا با تقنین حقوق مدنی رسیدگی شد که تبعیض بر مبنای جنسیت یا نژاد را ممنوع می کرد.

به خاطر قیود و شرایط فرهنگی حاکم بر خاورمیانه، برای مسلمانان محافظه کار آسان

است که فرض کنند تمایز میان گروههای مختلفی از اشخاص در احکام اسلام بخشی از نظم طبیعی اشیاء است و باور داشته باشند که حفظ احکام اسلامی پیشامدرن به هیچ رو در تعارض با اصل مساوات نیست. به این ترتیب، می توان مسلمانانی را یافت که استدلال می کنند که اسلام اصل برابری را به رسمیت می شناسد حتی در مواقعی که آنها مقام و منزلتی فرو تر به زنان و غیر مسلمانان می دهند. از منظر آنها، تبعیض مبتنی بر شریعت با اصل مساوات سازگار است. اما این مسلمانان وقتی با معیارهای بینالمللی حقوق بشر مواجه می شوند که به روشنی بیان می کند که اصل مساوات با تبعیض بر مبنای جنیست یا دین سازگار نیست، دچار مشکل می شوند.

# مساوات در طرحهای اسلامی حقوق بشر

نویسندگان طرحهای اسلامی حقوق بشر در ابراز صریح انکار برابری دودل هستند و ترجیح می دهند از صورتبندیهایی استفاده کنند که برای پوشاندن میزان تسهیل تبعیض در طرحهای شان فراهم شده است. برای گریز از مسأله مساوات در حقوق، یک ترفند این است که درباره حواشی موضوع حرف بزنند. مثلا قانون پایه سعودی از پرداختن به مسأله مساوات در حقوق طفره می رود و در نتیجه نیاز به مقرر کردن انواع برخوردهای نابرابر و تبعیض آمیزی را که نویسندگان قصد حفظشان را دارند، مر تفع می کنند. یک ترفند دیگر استفاده از زبان گمراه کننده و حذف طبقات افرادی است که در تمهیدات اسلامی زیان می بینند. هر چند ابوالعلا مودودی در فهرست حقوق بشر اسلامی اش «مساوات اسانها» را گنجانده است. او در ادامه ادعا می کند که این مساوات، مساواتی مقید و مشروط است. او در ادامه ادعا می کند که اسلام تبعیض میان «مردان» – نه میان «مردان و زنان» – را بر اساس رنگ، نژاد، ملیت یا مکان تولد ممنوع کرده است.[۵] او در نظرهای اش درباره اصل مساوات در احکام اسلام، بیان می کند که اسلام هم چنین در نظرهای اش درباره اصل مساوات در احکام اسلام، بیان می کند که اسلام هم چنین است اشاره به تبعیض بر مبنای جنسیت یا دین است که موضوعاتی هستند که در احکام اسلامی قوانینی تبعیض آمیز برای شان مقرر شده است.

در هر بستر اجتماعی، یکی از راههای مهم حمایتهای حقوق بشری که توسط قانون میسر شده این است که قانون تا چه حدی قصد بازسازی یا اصلاح الگوهای تبعیض ریشهدار را دارد. در مواردی که قوانین به طور سنتی علیه بعضی از گروهها تبعیض به خرج داده است، ضروری است که تمهیدات مساوات جویانه حکم به پایان این تبعیضها بدهند. در نتیجه، برای آمریکا ریاکارانه بود اگر تبعیض را مثلا بر اساس «کاست» ممنوع

🏞 ۱۴۸

می کرد و تبعیض بر اساس نژاد را نادیده می گرفت، درست همان طور که در محیطی هندو معنایی ندارد که تبعیض بر اساس نژاد را ممنوع کنند و تبعیض بر اساس کاست را نادیده بگیرند. در هر مورد، الگوی واقعی تبعیض در فرهنگ محلی نادیده گرفته می شود. در طرحی مانند طرح مودودی، سخن گفتن درباره مساوات بدون پرداختن به مشکلاتی که احکام تبعیض آمیز شریعت در سلب حقوقی که مردان مسلمان از آن ها بر خوردارند از زنان و نامسلمان ایجاد می کند، صادقانه نیست.

اصل ۱۹ قانون اساسی ایران نیز از صورتبندی گریزپای مشابهی برای پرداختن به اصل مساوات استفاده می کند: «مردم ایران از هر قوم و قبیله که باشند از حقوق مساوی برخوردارند و رنگ، نژاد، زبان و مانند اینها سبب امتیاز نخواهد بود.»[۷] آنچه مهم است این است که اصل ۱۹ به این مسأله نمی پردازد که آیا مساوات را می توان بر اساس جنسیت یا دین نادیده گرفت یا نه؟ تبعیضهای گسترده علیه زنان و نامسلمانان در ایران پس از انقلاب نشان می دهد که حذف این گروهها از این اصل تعمدی بوده است.

قانون اساسی ایران همچنین تمهیداتی برای مساوات دارد که یادآور موردی در پیشنویس قانون اساسی است. پیشنویس قانون اساسی در اصل ۲۲، نخستین اصل از فصل حقوق، می گوید که «همه افراد ملت اعم از زن و مرد، در برابر قانون مساوی اند.» در بخشی از قانون اساسی سال ۱۳۵۸ که اهداف جمهوری اسلامی را مشخص می کند، می توان اصل ۳.۱۴ را دید که می گوید این اهداف شامل «تامین حقوق همه جانبه افراد از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و تساوی عموم در برابر قانون» است. حفظ این تمهید لیبرال، هر چند فلسفه ای از مساوات را بیان می کند که از اساس با سیاستهای واقعی بر آمده از رژیم تئو کراتیک تعارض دارد و با سایر تمهیدات قانون اساسی ناساز گار است، نشان می دهد که مفاهیم بین المللی حقوق بشر تا چه اندازه هنوز واجد نیرویی ارزشی هستند، دست کم در روزهای بلافاصله پس از انقلاب.

اصل اول (الف) از اعلامیه قاهره از اعلام این که مردم واجد حقوق برابر هستند طفره می رود و به جای آن می گوید که همه انسانها «از حیث کرامت انسانی و تکالیف و وظایف اساسی، بدون تبعیض بر اساس نژاد، رنگ، زبان، جنسیت، عقیده ی دینی، گرایش سیاسی، جایگاه اجتماعی یا ملاحظات دیگر، مساوی هستند.» با توجه به لغزان و گریز پا بودن متعارف جملهبندی های طرحهای حقوق بشر اسلامی، از این واقعیت آگاه می شویم که تقریر نکردن برابری از حیث «حقوق» تصادفی نیست و برابری در «کرامت» و «تکالیف» قصدش نشان دادن برابری در «حقوق» نیست. این اعلامیه هم چنین در اصل و «تکالیف» قصدش نشان دادن برابری در پیشگاه قانون برابر هستند، بدون تبعیض میان حاکمان و

حکومتشوندگان.» اگر این جمله را به طور مجزا بخوانیم، ممکن است تاییدی بر برابری دیده شود ولی در بستر متنی که به دقت از تضمین حقوق برابر برای زنان و نامسلمان یا حمایت مساوی قانونی از آن ها پرهیز می کند، باید آن را تنها به این شیوه خواند که این قانون به طور یکسان برای حاکم و حکومتشونده جاری است، یعنی حاکمان فوق قانون نیستند. به طریق مشابه، اصل اول (ب) می گوید که افرادی نزد خدا از همه عزیز ترند که برای سایر بندگان او از همه مفیدتر باشند و هیچ کس فوق دیگری نیست مگر بر حسب تقوا و عمل صالح. این سخن را اگر در بستر خودش ببینیم باید بیان این نکته تلقی کرد که مردم چگونه نزد خدا علو در جات پیدا می کنند که نسبتی با اعطای تضمین قانونی مشاوات و حمایت در برابر تبعیض ندارد. این تمهیدات ضعیف ضرور تا پیشرفتی در مقایسه با قانون پایه سعودی که هیچ تمهیدی از هیچ نوعی در خصوص مساوات در حقوق ندارد، به حساب نمی آید.

سلطان حسین تابنده اصل اول اعلامیه جهانی حقوق بشر را تایید می کند که می گوید همه انسانها آزاد آفریده شده اند و کرامت و حقوق یکسانی دارند و اعلام می کند که اعلامیه جهانی حقوق بشر نشان دهنده افکار قرآنی است.[۸] اما در بحث درباره مساوات، او تنها از ممنوعیت تبعیض بر حسب طبقه اجتماعی یا نژاد سخن می گوید و هیچ حرفی از تبعیض جنسیتی نمی زند. او به صراحت ادعا می کند که تفاوتها بر مبنای «دین، اعتقاد یا باور» به رسمیت شناخته شده اند، که ظاهرا مبتنی بر این باور – بی بنیاد – است که اصل اول اعلامیه جهانی حقوق بشر درباره مساوات اجازه این نوع تبعیض در اعلامیه جهانی حقوق تابنده در بحث درباره اصل ۲، تمهید کلی ممنوعیت تبعیض در اعلامیه جهانی حقوق بشر، بار دیگر از پرداختن به مسأله تبعیض جنسیتی طفره می رود ولی رضایت اش را از احکام اسلامی که بنا به آنها مسلمانان جایگاهی بالاتر از نامسلمانان و افراد آزاد منزلتی بخش های اصل ۲ را قبول کند «چون نمی تواند تفاوت میان مسلمان و غیر مسلمان را انکار بخش های اصل ۲ را قبول کند «چون نمی تواند تفاوت میان مسلمان و غیر مسلمان را انکار فکر برابری زنان به نظر او چندان افراطی به نظر می رسیده که لازم ندانسته به خود زحمت فکر برابری زنان به نظر او چندان افراطی به نظر می رسیده که لازم ندانسته به خود زحمت بدهد و توضیح بدهد که بنا به احکام شریعت این فکر قابل قبولی نیست.

پیش نویس قانون اساسی الازهر مسأله برابری را با پرهیز از بحث مشخص درباره زمینه های ناروا بودن تبعیض، دور می زند. اصل ۲۸ می گوید که عدالت و مساوات مبنای حکم هستند ولی این تمهید مبهم بسیار فاصله دارد از این تقریر که همه افراد واجد حقوق مساوی هستند.

🖈 ۱۵۰

در برخورد متفاوت با مساوات در پیش نویس قانون اساسی الازهر و قانون اساسی ایران می توان تاثیر شرایط بسیار متفاوت تهیه این دو سند را دید. الگوی ایرانی یک قانون اساسی واقعی است برخلاف پیش نویس الازهر که چیزی بیش از برنامهای فرضی نیست برای صورت بندی حقوق که توسط محافظه کارانی مسلمان تهیه شده است که ناگزیر به رسیدگی به مدعیات مسلمانانی نبودند که خواستار تبعیت از الگوهای مدرن حقوقی بودند. در ایران در زمانی که پیش نویس قانون اساسی تهیه می شد، محافظه کاران ناگزیر به گفتو گو با لیبرالها بودند چون هنوز این گروه سر کوب نشده بودند. روحانیون ایران هم چنین ناگزیر به کنار آمدن با واقعیت سیاسی بودند که در آن بیان صریح مخالفت شان با مفاهیم حقوق بشر امری منفور دیده می شد. مهم است که در این کشمکش دنیای واقعی که در آن پای دید گاههای مختلفی درباره حقوق بشر در میان بود، مسلمانان محافظه کار قبول کردند که - دست کم در سطح رسمی - شماری از اصول بنیادین حقوق بشر مانند مساوات و حمایت مساوی را قبول کنند که تحت شرایط دیگری ترجیح می دادند آنها مساوات و حمایت مساوی را قبول کنند که تحت شرایط دیگری ترجیح می دادند آنها را کنار بگذارند.

در مقایسه، طرحهای حقوق بشر اسلامی که فاقد هر گونه تصویبی برای مساوات یا حمایت مساوی هستند از بسترهایی بر می آیند که در آنها نویسندگان مجبور به پاسخگویی به فشارهای مردمی یا فقهای لیبرال به نیابت از هنجارها و ارزشهای مشروطه خواهی برای این تمهیدات نبودهاند. این خود دلیل دیگری است برای زیر سوال بردن این سخن که طرحهای حقوق بشر اسلامی که در اینجا بررسی شدهاند نماینده موضع عمومی مسلمانان در خصوص موضوع حقوق است.

# حمایت برابر در قانون آمریکا و قانون بینالملل

اصل مساوات در برابر قانون ارتباط تنگاتنگی دارد با اصل حمایت مساوی در برابر قانون. تاثیر گذار ترین صورتبندی اصل حمایت مساوی در برابر قانون در متمم چهاردهم سال ۱۸۶۸ قانون اساسی آمریکا آمده است که مقرر میدارد «هیچ دولتی حق سلب حمایت مساوی در برابر قانون را از هیچ کس در قلمرو خود نخواهد داشت.»

هدف گزاره حمایت مساوی آمریکایی پس از جنگ داخلی پایان دادن به رژیم قانونی تبعیض علیه سیاهان در جنوب بود.[۱۲] دامنه اولیه آن از طریق تفسیر قضایی گسترش پیدا کرد تا به تبعیض بر پایههای دیگری جز نژاد پایان دهد. به طور کلی می توان گفت که طبقه بندی ها زمانی ناقض حمایت مساوی هستند که به منظور محروم کردن گروه هایی خاص انجام شود، چنان که قوانین در جنوب به خاطر نسبت غیرسفید

نژادی مانع از رأی دادن افراد می شد. این طبقه بندی ها منعکس کننده این فکر است که یک گروه ذاتا پایین تر از گروهی دیگر است یا نشان دهنده دید گاههایی یکدست درباره طبقاتی از مردم است که به طور سنتی قربانی تبعیض اجتماعی بوده اند. اصل حمایت مساوی آمریکا مبنایی برای اصلاح الگوهای واقعی تبعیضی فراهم می کند که منجر می شود به این که با افرادی که وضعیت مشابهی دارند رفتار متفاوتی شود.

هر چند بسیاری از ویژگیهای استنباط حمایت مساوی آمریکا ضرورتا منعکس کننده موارد خاص تاریخ آمریکاست، مفهوم پایه آن در سایر قوانین دنبال شده است و فکر حمایت مساوی قانون نیز در قانون بینالملل تصویب شده است. اصل ۷ اعلامیه جهانی حقوق بشر مقرر می دارد که «همه در برابر قانون مساوی هستند و بدون هیچ تبعیض حق حمایت مساوی قانون را دارند. همه حق بر خورداری از حمایت مساوی در برابر تبعیض در نقض این اعلامیه و علیه هر کیفر خواستی این گونه تبعیض آمیز دارند.»

در اصل ۱۷علامیه جهانی حقوق بشر می توان تصویب صریح و خالی از ابهام مساوات و حمایت مساوی را دید و اصل ۲ اعلامیه جهانی حقوق بشر عناوین مربوط را مشخص می کند و می گوید که تبعیض بر مبنای جنسیت، یا دین، نژاد، رنگ، زبان، عقیده سیاسی یا عقیده دیگر، خاستگاه ملی یا اجتماعی، مالکیت، یا تولد یا هر منزلت دیگر مجاز نیست. اعلامیه جهانی حقوق بشر حمایت مساوی را تحت قانون بی طرف در نظر می گیرد، و قانون بی طرف قانونی است که حقوق را از اعضای ضعیف تر یا مغضوب سلب نمی کند بلکه با همه به طور یکسان برخورد می کند.

### حمایت یکسان در طرحهای حقوق بشر اسلامی

هر چند در احکام اسلامی می توان عناصری را یافت که به شیوهای مفاهیم مدرن مساوات را پیش بینی می کنند، اما معادلی برای اصل حمایت مساوی در ظل قانون را نمی توان یافت. برای کسانی که در احکام اسلامی و نه قانون غربی آموزش دیدهاند، معنای حمایت مساوی ممکن است گنگ باشد. در گذشته، وقتی مسلمانان ابتدا می کوشیدند که اصول مشروطه خواهانه مساوات را فراچنگ فهم خود آورند، عدهای تمایل داشتند که فرض کنند اصل برابری تا زمانی که احکام شریعت، با حفظ ویژگیهای تبعیض آمیزش، به طور یکسان برای همه افراد گروههای مختلف اعمال شود، نقض نمی شود. [۱۳] یعنی وقتی یکسان برای همه مسلمانان باید در طل شریعت رفتاری مساوی ببینند و با همه نامسلمانان ناید در خلل شریعت رفتاری مساوی ببینند و با همه نامسلمانان نیز باید تحت احکام شریعت رفتاری یکسان شود یا حقوقی مساوی تحت قانون داشته نیز باید تحت احکام شریعت رفتاری یکسان شود یا حقوقی مساوی تحت قانون داشته

♦ ۱۵۲ اسلام و حقوق بشر

باشند.[۱۴] این سردر گمی اولیه درباره معنای اصل مساوات به نظر میرسد که به حمایت مساوی قانون نیز تسری پیدا کرده باشد.

جای هیچ تعجبی نیست که پیش نویس قانون اساسی الازهر، اعلامیه قاهره، و قانون پایه سعودی هیچ تضمینی برای حمایت مساوی قانون ارائه نمی کنند و جای تعجب هم نیست که وقتی حمایت مساوی قانون در یکی از طرحهای حقوق بشر که اینجا بررسی شده گنجانده می شود، اهمیتاش مساوی با اهمیت آن در قانون بین الملل نیست. چنان که خواهیم دید، فکر حمایت مساوی دست کاری می شود تا جا را برای اشکالی از تبعیض باز کند که سنت و احکام پیشامدرن قانون اسلام بر آنها صحه می گذارد. به عبارت دیگر، فرض می شود که می توان تحت قانونی که خود رفتار نابرابر را مجاز می داند، حمایت برابر داشت.

در نسخه انگلیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، اصل ۱(الف) می گوید که «همه افراد در برابر قانون مساوی هستند و برخوردار از فرصتهای مساوی و حمایت مساوی قانون» که اگر فقط به ظاهر آن نگاه کنیم این تصور را از نویسندگان اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی به دست می دهد که می خواستند به تبعیضی که احکام شریعت در برخورد با زنان و نامسلمانان روا می دارد، پایان دهند. هر چند خواننده ناآشنای غربی ممکن است فکر کند که نویسندگان اصل حمایت مساوی قانون را پذیرفتهاند، واقعیت امر این نیست.

برای این که اهمیت اصطلاحات را درک کنیم، باید به نسخه عربی اصل ۳ (الف) اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی مراجعه کنیم که می گوید که افراد در برابر شریعت مساوی هستند و هیچ تمایزی در اجرای شریعت یا حمایت از آنها میانشان وجود ندارد. یعنی مردم تضمین حمایت مساوی در برابر قانونی بی طرف را ندارند ولی «حمایت مساوی» تحت قانونی دارند که صورتبندیهای پیشامدرن آن واجد تبعیض درونی است و در نتیجه از قانون بین الملل عدول می کند.[۱۵] صورتبندی گمراه کننده نسخه انگلیسی اصل ۳ (الف) که تمایل به گنگ کردن این تفاوت دارد، تنها یکی از جنبههای متعدد اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی است که اشاره دارد به این که نویسندگان به دنبال این هستند که میزان فاصله گرفتن احکامشان از قانون بین الملل را بپوشانند.

چنان که نشان داده خواهد شد، نسخه عربی واجد اشاراتی است دال بر این که نویسندگان باور ندارند که اصل حمایت مساوی در زمانی که تبعیض بر اساس جنسیت یا دین باشد نقض می شود. بنا به این شیوه تفکر، استفاده از شریعت برای سلب همان حقوقی که به مردان مسلمان داده می شود از زنان و اقلیت های دینی مشروع است همان طور که

مثلا در نظامهای حقوقی غربی قائل به حمایت مساوی برای برخورد با غیرشهروندان در مقایسه با شهروندان رفتار متفاوتی میشود.

در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در نسخه عربی اصل ۳ (الف) می توان عناوینی را یافت که بر مبنای آنها تبعیض رواست. پس از این عبارت که همه افراد از حمایت مساوی شریعت برخوردارند، در متن عربی اصل ۳ (الف)، نقل قولهایی از پیامبر و «خلیفه ابوبکر»، نخستین جانشین او، آمده است. این نقل قولها این تصور را حمایت می کنند که نباید هیچ تبعیضی بر اساس پیشینه قومی، رنگ، موقعیت اجتماعی و ارتباطات سیاسی وجود داشته باشد.[۱۶] این ها در واقع عناوینی هستند که بر مبنای آنها احکام شریعت به طور عادی اعمال تبعیض نمی کند. هیچ سخنی از جنسیت و دین در میان نیست.

می توان با مقایسه تمهیدات، اصل های مختلف مواضع واقعی نویسندگان اعلامیه حقوق بشر اسلامی را روشن کرد. این مقایسه های درونی این نتیجه را تقویت می کنند که تضمین مساوات و حمایت مساوی در اصل ۳ (الف) به تبعیض های بر اساس جنسیت یا دین تسری داده نمی شود چون این تبعیض ها در تمهیدات دیگر تصویب می شوند. بعضی از این تمهیدات در فصل ششم وهفتم بررسی می شوند ولی چند مورد از آنها برای روشن کردن عدم حمایت از حقوق زنان و اقلیتهای دینی در اینجا ارائه میشود. اصل ۱۱ از اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی قائل به حق مشارکت در زندگی اجتماعي است. مسلمانان محافظه كار عموما ادعا مي كنند كه شريعت، مشاركت زنان و نامسلمانان را در بیشتر مناصب دولتی ـ اگر نگوییم همه آنها ـ محروم می داند. در نسخه عربی، اصل ۱۱ به نظر میرسد که این موضع را با تبصره نهادن بر حقوق تایید می کند و مقرر می دارد که همه اعضای امت، یا جامعه مومنان به اسلام، که واجد صلاحیتهای شرعی باشند مجاز به اشتغال عمومی و تصدی مناصب عمومی هستند. هر چند نسخه عربی به طور مشخص می گوید که نژاد و طبقه اجتماعی نمی توانند مبنای محروم کردن مردم از این مناصب باشند، این امکان همچنان فراهم است که احکام تبعیض آمیز شریعت زنان و نامسلمانان را از مناصب عمومی و اشتغال در آن مناصب محروم کنند بر این مبنا كه فاقد «صلاحيتهاي لازم» هستند. علاوه بر اين، با توجه به اصطلاحات و تعابيرش، اين اصل به نظر میرسد که همه نامسلمانان را از این حمایتها محروم میداند چون اعضای امت نیستند.

پرداختن به جزیبات مسأله برابری ظاهرا مشکلات فراوانی برای نویسندگان اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی ایجاد کرده است و منجر به تولید صورت بندی هایی به شدت مغلق و مبهم شده است. از آنجا که اگر واقعا مساوات کامل را تایید کند بسیار آسان

♦ ۱۵۴ اسلام و حقوق بشر

است که با استفاده از معیارهای بینالمللی آن را فراهم کنند، ابهام تمهیدات اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی نشان می دهد که برای نویسندگان سخت بوده است که صورتبندی هایی را پیدا کنند که به طور صوری این اصل را به رسمیت بشناسند و در عین حال مساوات را در زمینه هایی محدود کنند که تهدیدی برای امتیازهای مردان مسلمان نباشد.

اگر به اصل ۳ (ج) اعلامیه حقوق بشر اسلامی بر گردیم، می توان در نسخه انگلیسی ذیل عنوان «حق مساوات و منع تبعیض ناروا» تضمین زیر را دید: «هیچ فردی از فرصت کار کردن محروم نخواهد شد و به هیچ شکلی علیه او تبعیض اعمال نخواهد شد و در معرض خطر جسمانی بیشتر به خاطر عقیده دینی، رنگ، نژاد، پیشینه، جنسیت یا زبان قرار نخواهد گرفت.»

این با جملهبندی تمهید مشابه آن به زبان عربی تفاوت دارد که بدون اعتنا به یکپارچگی، هر ارجاعی را به تبعیض در کار حذف می کند. در نسخه عربی ذیل عنوان «حق مساوات»، بخش متناظر در اصل ۳ (ب) می گوید که همه مردم از حیث ارزش انسانی برابر هستند؛ و از حیث منزلت و شایستگی بر حسب اعمالشان متمایز هستند (در آخرت و از نظر خدا)؛ و هیچ کس بیش از دیگران نباید در معرض خطر یا آسیب بیشتری قرار بگیرد؛ و هر فکر، قانون یا وضع حکمی که اجازه تبعیض میان مردم بر مبنای جنس (که می تواند معنای ملت، نژاد یا جنسیت را بدهد)، عرق (نژاد یا تبار)، رنگ، زبان یا دین را بدهد، در تعارض مستقیم با این اصل عام اسلامی است. می توان دید که تر تیب عناوین با تر تیبشان در نسخه انگلیسی فرق دارد و حیران می مانیم که چرا؟

در نتیجه تفاوت شگرف میان نسخه انگلیسی و عربی و ابهام در متن عربی، نمی توان گفت که آیا قصد منسوخ کردن تبعیض بر مبنای جنسیت در زمینه های مورد اشاره بوده است یا نه.[۱۷] با توجه با الگوی سیال بودن اعلامیه حقوق بشر اسلامی، می توان فرض کرد که صورت بندی کلمات این جا تعمدا مبهم شده است. نسخه انگلیسی اصل ۳ (ب) به نظر نمی رسد که تبعیض در فرصت های شغلی را ممنوع کند، اما هیچ تمهید متناظر با آن در نسخه عربی اصل ۳ وجود ندارد. نسخه عربی نمی گوید که نباید علیه هیچ کس «به هیچ نحوی» بر اساس عناوین ذکر شده تبعیضی صورت بگیرد. به جای آن، این تمهید غامض به نظر می رسد که بیشتر تصویب این پیشنهاد باشد که نباید علیه مردم تبعیضی روا داشته شود به این معنا که به خاطر یکی از این عناوین در معرض خطر یا آسیب بیشتری واقع شوند. روشن نیست که قرار داشتن در معرض آسیب یا خطر بیشتر متضمن چه نوع تبعیضی است ولی به نظر قطعی می رسد که تبعیض مورد اشاره، دامنه محدودتری از

تبعیض مورد اشاره در نسخه انگلیسیاش دارد.

نسخه عربی اصل ۳ (ب) تناسبی با هیچ یک از اصول قانون حقوق بشر بین الملل ندارد و بیان این که اصناف مختلف مردم نباید در معرض خطر یا آسیبی بیشتر از سایر گروهها قرار بگیرند به مشکلات مهم تبعیض در خاورمیانه نمی پر دازد. مسأله اصلی جای دیگری قرار دارد. زنان و نامسلمانان شکایت می کنند که در زمینههایی مثل تحصیل، اشتغال و مشارکت سیاسی گرفتار تبعیض هستند. اعتراض آنها این است که در مواردی که احکام اسلام قوانین شهادت و قانون جزا را پوشش می دهد، این افراد جایگاه و منزلتی فرو تر از مردان مسلمان پیدا می کنند. فمینیستها الگوهای تبعیض جنسیتی را در «قانون احوال شخصیه» محکوم می کنند و نامسلمانان درباره دادن جایگاه و امتیاز ویژه به اسلام و محدودیت آزادیهای دینیشان اعتراض دارند.

نه تنها حمایتهایی که در اصل ۳ (ب) ارائه می شوند بسیار پیش پاافتاده به نظر می رسند بلکه سایر تمهیدات اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی نشان می دهد که احکام تبعیض آمیز هم چنان حفظ می شوند. در نتیجه، تقریر نخست مبنی بر این که افراد از ارزش انسانی برابری برخوردارند به نظر می رسد که تجرید و انتزاعی اخلاقی باشد نه چیزی طراحی شده برای برقراری مساوات کامل در برابر قانون.

با توجه به اختلاف بیان نسخههای انگلیسی و عربی اصل ۳ اعلامیه حقوق بشر اسلامی، شایان ذکر است که به نسخه انگلیسی، نه عربی، اصل ۳ در یک پرونده دادگاهی در پاکستان استناد شده است.[۱۸] در این پرونده، شاکی مدعی است که انتصاب زنان به منصب قضاوت در پاکستان غیر اسلامی است. هر چند شاکی نتوانست برای ادعایاش منصب قضاوت در پاکستان غیر اسلامی است. هر چند شاکی نتوانست برای ادعایاش شاهدی از قرآن یا سنت بیاورد، ولی توانست نقل قولهایی از فقهایی معتبر بیاورد که می گفتند زنان نباید قضاوت کنند. دادستان کل پاکستان به نوبه خود فقیهی را پیدا کرد که نظر مخالف آن را داشت و هم چنین استدلال می کرد که فقهای دیگر نتیجهای بسیار وسیع از روایتی از پیامبر درباره توانایی زنان برای حکم کردن گرفتهاند. هر چند تصمیم دادگاه در نهایت به اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی استناد نکرد، ولی دادگاه به اصل ۳ در نسخه انگلیسی در دفاع از این حکم ارجاع داد که احکام اسلام، زنان را از تصدی منصب قضاوت منع نکرده است: «این اصل به مساوات در برابر قانون، برخورداری از فرصت ها و حمایت مساوی در برابر قانون می پردازد و هم چنین نخست می گوید که فرصتها و حمایت مساوی در برای قانون می پردازد و هم چنین نخست می گوید که فردی از فرصت کار کردن محروم نخواهد شد یا به هیچ شکلی تبعیض نخواهد دید یا فردی از فرصت کار کردن محروم نخواهد شد یا به هیچ شکلی تبعیض نخواهد دید یا در معرض خطر جسمی بیشتر به خاطر عقیده دینی، رنگ، نژاد، خاستگاه یا زبان قرار

♦ ۱۵۶ اسلام و حقوق بشر

نخواهد گرفت.»[19] پیداست که دادگاه اگر نسخه عربی همان اصل را بررسی کرده بود، برای اش بسیار دشوار می شد که از این سخن دفاع کند که تحت احکام اسلام نباید در اشتغال یا تصدی مناصبی مثل قضاوت علیه زنان تبعیضی صورت بگیرد. زنانی که آرزوی رسیدن به منصب قضاوت در پاکستان را داشتند خوش شانس بودند که در پاکستان تسلط به زبان عربی چندان شایع و گسترده نیست.

تنها در تمهیدات حقوق بشر اسلامی که به صراحت با مساوات یا تبعیض می پردازند نیست که زمینه تبعیض آمیز احکام اسلامی را می بینیم بلکه ممکن است نیاز به بررسی دقیق باشد که تعصبهای تبعیض آمیز در روشهایی را مشاهده کنیم که به مسائل حقوق دیگر مربوط است. شماری از تمهیدات به ظاهر خنثی با پیامدهای تبعیض آمیز در دو فصل بعدی کتاب بررسی می شوند ولی این جا یک مثال ارائه شده است.

ممكن است با خواندن نسخه انگلیسی، اصل ۱۴ از اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی ذیل عنوان «حق گردهمایی آزادانه» این تصور دست دهد که تاییدکننده حق آزادی گردهماییها و انجمنهاست. در واقع با خواندن دقیق تر آن آشکار میشود که چنین نیست. در نسخه انگلیسی، اصل ۱۴ (الف) می گوید: «هر فردی حق دارد به طور فردی یا جمعی در زندگی دینی، اجتماعی، فرهنگی و سیاسی جامعهاش شرکت کند و نهادها و سازمانهایی را پایه گذاری کند که قصدشان امر به معروف و نهی از منکر است.» این سخن مربوط به دستور قرآنی به مسلمانانی است (در آیه ۱۰۴ سوره ۳) برای امر به معروف و نهی از منکر. هر چند لوازم کامل آن روشن نیستند، این اصل می تواند آزادی شركت در نهادها يا سازمانها را - كه گويا به معنى انجمنها در اين بستر است - محدود کند به آنها که مروج فضایل اسلامی و ناهی معاصی و منکرات هستند. هیچ حمایتی برای حق شرکت در انجمنهای دیگر ارائه نمی شود، یعنی که حق مورد نظر مینیمالیستی است. (همین دستور قرآنی در اصل ۶ پیشنویس قانون اساسی الازهر و نیز اصل ۸ قانون اساسي ايران آمده است ولي بدون اين كه هيچ ارتباطي ميان آن و حق تجمع برقرار شود). عنوان نسخه عربی اصل ۱۴ یکسره متفاوت است و نشان می دهد که دغدغه در این جا «حق دعوت و بلاغ» یعنی حق نشر اسلام و پراکندن پیام اسلام است. در میان متون قرآنی که در نِسخه عربی اصل ۱۴ نقل شده است بخشی از آیه ۱۲:۱۰۸ آمده است: « قُلْ هَـٰذه سَبيلي أَدْعُو إِلَى اللَّه عَمَلَي بصيرَهُ أَنَا وَمَن اتَّبَعَنِي» ( بكُو اين راه و رسم من است كه به سوَى خداوندُ دعوت مي كنم، كه من و هر كس كه پيرو من باشد، برخوردار از بصيرتيم). از نسخه عربی می توان دریافت که تنها فعالیتهای مرتبط با نشر اسلام حمایت می شوند؛ هیچ آزادی وسیعتری برای تجمعات در نظر گرفته نشده است. هیچ حقی برای نشر

ادیانی جز اسلام یا انتشار آثاری که ملازم سکولاریسم یا الحاد باشند در نظر گرفته نشده است. در نتیجه، نسخه عربی اصل ۱۴ راه را بر محدود کردن آزادی بیان و بالقوه آزادی تجمعات هموار می کند.[۲۰]

تهیه کنندگان پیش نویس قانون اساسی ایران، چنان که در فصل چهارم ذکر آن رفت، مهیدی برای حمایت برابر در اصل ۲۰ گنجانده بودند که در آن نخستین جمله حمایت یکسان در برابر قانون، قانون سکولار، ارائه می کرد. این حمایت برابر در ایران را شبیه با معیار بینالمللی مقرر شده در اصل ۷ اعلامیه جهانی حقوق بشر می کند. اما مقصود این نیست که در نهایت مساوات را برای همه افراد در ظل قانون سکولار برقرار کند. چنان که پیش تر به آن اشاره رفت، جمله مهم دوم اصل ۲۰ می گوید که همه حقوق انسانی توسط اصول اسلامی معین شده اند، و اصل ۴ اصول عام اسلامی حاکم بر اصول قانون اساسی را ارائه می کند. این تمهیدات نشان می دهند که اصول تبعیض آمیز شریعت بر اصل حمایت برابر سکولار اولویت دارند.

گنجاندن بند حمایت برابر در اصل ۲۰ نشان دهنده تاثیر دیرپایی است که افکار غربی و بین المللی حمایت برابر داشته اند. امروز، بند حمایت برابر به نظر می رسد که تبدیل به بخشی مرسوم از قانون های اساسی شده باشد در نتیجه این بند حتی در مواردی که زیربناهای فلسفی مفهوم حمایت برابر رد می شوند، گنجانده می شود – مانند قانون اساسی ایران. به هر حال، گنجاندن ناسازگار یک بند حمایت برابر در قانون اساسی ایران کاملا نشانه دوپیوندی بودن آن و امتزاج ناگوار اصول اسلامی و عناصر ادغام شده نایکسان و ناقص حقوق بشر بین المللی است.

پرسشی که باقی می ماند این است که نویسندگان قانون اساسی ایران تمهیدات متضادی را که در متن گنجانده اند چطور توجیه می کنند؟ در این زمینه، جالب است که برخورد با مساوات را در مقاله ای به قلم «آیتالله یحیی نوری»، یکی از مدافعان سرسخت آیتالله خمینی، ببینیم که نقش مهم و فعالی در رژیم پساانقلابی ایفا کرد.[۲۱] نوری تلاش کرد که ایده مساوات را به شکلی تطبیق بدهد که بتوان آن را در چارچوب احکام پیشامدرن شریعت که امر به نابرابری می کنند بگنجانند. او استدلال می کند که اصل مساوات مبنای اسلام است و اسلام نقض حقوق بشر را نفی می کند و بنا به قانون به همه آزادی می دهد.[۲۲] اما در فهرست کردن زمینههای ناروای تبعیض، او تنها عناوین نژاد، رنگ، طبقه اجتماعی، «ضعف» و فقر را می گنجاند.[۲۳] این الگوی حذف کردن عناوین مهم، جنسیت و دین، تا به حال باید آشنا شده باشد.

آیتالله نوری فلسفه مساواتاش را بسط میدهد و میگوید که اسلام از این فکر

❖ ۱۵۸ اسلام و حقوق بشر

حمايت مي كند كه همه مردم (اين جا حذف زنان احتمالا تصادفي نيست) بايد حقوق سیاسی و اجتماعی مساوی داشته باشند ولی با این تبصره و قید که «مساوات باید بنا به قانون برقرار شود و نباید از قانون تجاوز کند. ا[۲۴] برای نوری، قانون، که مقصودش از آن شریعت است، اصلاح گری ضروری برای اصل مساوات است که اگر به اندازه کافی، آن را محدود نکنند، اثرات نامطلوبی بر جامعه خواهد داشت و لذا به این صورتبندی می رسد که «مساوات باید بنا به قانون برقرار شود» اما «نباید از قانون تجاوز کند.» نوری با حکم به این که مساوات باید محدود به قبود قانونی باشد تا از افراط در مساوات یر هیز شود، در عمل می گوید که قانون باید بعضی از نابرابریها را تحمیل کند. صورتبندی نوري که به منظور تقویت نابرابري قانوني طراحي شده است و در عین حال مدعي حمایت از آرمان مساوات است، اساسا خویشاوند نخوت خوکان نخبه در کتاب مزرعه حیوانات نوشته «جورج ارول» است، که بنا بر آن همه حیوانات برابرند ولی بعضی برابرترند.[۲۵] مقایسه صورتبندی نوری و برخورد با مساوات در طرحهای حقوق بشر اسلامی نشان مي دهد كه همه يك فرض مشترك دارند - كه حق مساوات قابل قبول است مادامي که مردمی که مساوی و برابر دانسته می شوند سر جای مناسب خودشان از طریق حفظ مقررات مربوط اسلامی قرار بگیرند. در مقایسه، قانون بین المللی به شکلی که در اعلامیه جهانی حقوق بشر آمده است، فرض می کند که در حکم به نابرابری هیچ منفعت مشروع اجتماعي يا دولتي نمي تواند وجود داشته باشد.

### مساوات در قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق

همان طور که نویسندگان قانون های اساسی جدید افغانستان و عراق ناگزیر بر سر نحوه تاثیر احکام اسلام بر حقوق به زحمت افتادند، با دیدگاه های رقیبی در زمینه مساوات حقوقی نیز مواجه شدند. اصل ۲۲ قانون اساسی سال ۲۰۰۳ افغانستان هر نوع تبعیض یا امتیاز میان شهروندان افغانستان را ممنوع می کند و هم چنین می گوید که شهروندان، مرد باشند یا زن، حقوق و تکالیفی مساوی در برابر قانون دارند. اما چنان که در فصل چهارم نیز اشاره شد، اصل ۳ قانون اساسی افغانستان می گوید که هیچ قانونی نباید از عقاید و اصول دین مقدس اسلام تخطی کند. به این ترتیب، تمهید مساوات مقید به حکم اسلام است که پارامترهای آن را نامطمئن می کند. ممکن است مساوات با ارجاعات به قانون حقوق بشر بین المللی در در آمد و اصل ۷ به پا داشته شود ولی می توان با ارجاع به احکام اسلام آن را منسوخ کرد. قانون اساسی سال ۲۰۰۵ عراق تضمین برابری قوی تری را در اصل ۱۴ ارائه می کند که مدعی است که «عراقی ها در برابر قانون بدون هیچ تبعیضی بر مبنای جنسیت،

نژاد، قومیت، خاستگاه، رنگ، دین، شعار، عقیده یا نظر، یا جایگاه اقتصادی و اجتماعی برابرند.» اما چنان که در فصل چهارم ذکر آن رفت، تمهیدات مربوط به اسلام در جاهای دیگر قانون اساسی، مثل موارد اصل ۲، مبنایی بالقوه را برای تحمیل معیارهای اسلامی بر حقوق بشر فراهم می کند. به این ترتیب، تنها می توان حدس زد که آیا این ضمانتها، که بالقوه منوط به تبصرهها و معیارهای اسلامی هستند، به شیوهای تفسیر خواهند شد که به آنها مضمون و مایهای واقعی بدهد یا نه.

#### خلاصه

می توان گفت که پیش نویس قانون اساسی الازهر، اعلامیه قاهره، قانون پایه سعودی، الگویی که مودودی و تابنده تایید می کنند – که هیچ یک بدون ابهام و با صراحت این اصل را تایید نمی کنند که همه افراد برابر هستند و تبعیض بر مبنای دین یا جنسیت نارواست – از لحاظ درونی در مقایسه با قانون اساسی ایران ناساز گاری کمتری دارند. قانون اساسی ایران امتزاجی می شود از اصول حقوق بشر مربوط به مساوات و مدعیاتی متعارض درباره برتری احکام اسلام، و مشخصههایی مشابه با آن را می توان در قانونهای اساسی افغانستان و عراق نیز یافت. توصیف برخورد با مساوات در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی دشوار تر است به خاطر تدوین شلخته آن و ابهامات متعدد و ناساز گاریهای تمهیدات آن درباره برابری و حمایت مساوی.

اگر این طرحها را در کنار هم ببینیم، دو گانگی عمیقی را آشکار می کنند که مسلمانان محافظه کار درباره اصل مساوات دارند که اصلی است که آنها در محکوم کردن آشکار آن تردید دارند ولی می خواهند با طفره رفتنها و حاشیه روی های مختلف آن را دور بزنند یا آن را واژگون کنند. چنان که این مثالها نشان می دهند، اصول مساوات و حمایت مساوی قانون چنان که در قانون حقوق بشر بین الملل به آن حکم شده است، در طرحهای حقوق بشر اسلامی که نویسندگانشان جویای حفظ معیارهای متناقض اسلامی هستند، به خطر می افتد.

# ٩

# محدوديتهاى حقوق زنان

#### ييشينه

با سر برآوردن جریانهای پویای فمینیسم اسلامی و رشد همزمان جناحهای اعتراضی واکنشی که توجیهی اسلامی برای محدود کردن حقوق زنان ارائه می کردند، آنچه که اسلام درباره زنان می گوید نیز تبدیل به مباحثی داغ شده است. طرحهای حقوق بشر اسلامی، در برابر این چالشها و منازعات، تصمیم گرفتهاند که از معیارهای اسلامی برای خنثی کردن یا محدود کردن حقوق بشری زنان استفاده کنند و دیدگاههایی را تایید کنند که منعکس کننده فضاهای اجتماعی فرهنگی قدیمی تری هستند که سرشار از ارزشهای مردسالارانهای هستند که در میان جوامع اطراف جهان مشتر ک است. فلسفه آنها سازگار با گرایشهای برنامههای اسلامی سازی است که قصدش تنزل دادن زنان کلیشههای جنسیتی در توجیه آن به شهادت می آورند. در همان حال، با پذیرفتن تلویحی کلیشههای جنسیتی در توجیه آن به شهادت می آورند. در همان حال، با پذیرفتن تلویحی نیروی ارزشی و هنجاری اصل مساوات، محافظه کارانی از قبیل آنها که پشت طرحهای حقوق بشر اسلامی هستند روز به روز تلاش می کنند که از تبلیغ اهدافشان برای به خدمت گرفتن اسلام علیه حقوق زنان پرهیز کنند و متوسل به مبهم گویی، آشفته گویی و ریاکاری می شوند - که همه این ها بیانگر یذیر فتن تلویحی اتوریته برابری زنان به شکلی خدمت گرفتن اسلام علیه حقوق زنان پرهیز کنند و متوسل به مبهم گویی، آشفته گویی و ریاکاری می شوند - که همه این ها بیانگر یذیر فتن تلویحی اتوریته برابری زنان به شکلی

٠٤٢ اسلام و حقوق بشر

است که در قانون حقوق بشر بین الملل آمده است. چنان که پیداست، آنها وقتی در مجامع بین المللی سخن می گویند، حتی کشوری مانند عربستان سعودی ترجیح می دهد که در مقام حامی مساوات زنان ظاهر شود نه مدافع آپار تاید جنسیتی.

# قانون اسلامی و حقوق زنان

طی دهه گذشته، یکی از چشمگیرترین تحولات اندیشه اسلامی پدید آمدن نقد دیدگاههای فقهای پیشامدرن درباره جایگاه زنان بوده است که از آنها به سود کنکاش در منابع اصیل اسلامی، قرآن و الگوی زندگی پیامبر در سنت او فاصله گرفتهاند و به سوی درکی رفتهاند از آنچه اسلام ابتدا برای نقش زنان قائل بوده است. احکام پایه اسلامی که بر حقوق زنان اثر می گذارند برای ارائه پیشینهای از این نقدها باید ارائه شوند. به خاطر محدودیت جا، ناگزیر متوسل به برخی تعمیمها میشویم ولی باید به یاد آورد که حتى در يک مکتب واحد فقهي، تفاوتها در استنباطها و تفسيرهاي فقهي فراواناند. ابداعات قرآني با توجه به پیشینه نظام اجتماعی فوقالعاده مردسالار عربستان پیش از اسلام، بیشتر در جهان تقویت حقوق زنان و بالا بردن جایگاه و کرامت آنها بوده است. در محیطی که زنان در آن فاقد ارزش شده بودند و کشتن نوزادان دختر شیوهای متعارف و قابل تحمل بوده است، قرآن اصلاحاتی را ارائه کرد که قتل نوزادان دختر را ممنوع کرد و به زنان حق ارث داد، برای چند همسری محدودیت ایجاد کرد، سوء استفاده از طلاق توسط شوهران را محدود کرد و به زنان مالکیت مهریه را داد یعنی بهای عروسی را که پیش تر به یدر عروس تعلق می گرفت.[۱] از آنجا که فشار اصلاحات قرآنی در خصوص جایگاه زنان وضعیت را بهبود میداد، دلایلی وجود دارند، چنانکه دانشور ليبرال برجسته «فضل الرحمان» گفته است، مي توان نتيجه گرفت كه «هدف اصلي قر آن زدودن بعضی از سوء استفاده های خاصی بود که زنان در معرض آن ها قرار داشتند.»[۲] اسلام در قرن هفتم به زنان حقوقی را داد که در غرب نسبتا تا همین اواخر زنان نمى توانستند به دست بياورند. مثلا زنان شخصيت كامل حقوقى داشتند؛ مى توانستند مالک و مدیر اموال و املاک باشند؛ و بنا به بعضی از تفاسیر از قرآن از حق طلاق به دلایلی بسیار لیبرال برخوردار بودند. روایتهای تاریخی درباره جایگاه زنان در دهههای نخست جامعه اسلامی تحت رهبری حضرت محمد نشان میدهد که زنان ابتدا آزادی فراوانی داشتند، و درون خانواده از حقوقی استفاده می کردند که اسلام به آنها داده بود تا از منافع شان دفاع کنند و در امور عمومی و دینی با تقریبا پایگاه برابری نسبت به مردان شرکت کنند.[۳] با توجه به این پیشینه، طبیعی است که وقتی به مدافعان حقوق زنان اطمینان داده می شود که اسلام که ابتدا هدف اش از میان برداشتن ناتوانی هایی بود که زنان در عربستان پیش از اسلام دچارش بودند، خواستار نگه داشتن آنها در وضعیتی زیردست و تحت سلطه است، با ناباوری با این روایتها برخورد کنند. آنها از فقهای پیشامدرن انتقاد می کنند که مقرراتی مفصل را در آثارشان پدید آوردند که تاییدگر مردسالاری است و اغلب حقوق زنان را به شدت محدود می کند و اعتراض می کنند که آن چه شاهدش هستند تحریف پیام اولیه اسلام است و آن را بر گرفته از فرهنگهای محلی می دانند که نهایتا آرمانهای قرآنی را در بوته ابهام قرار می دهند.[۴] فضل الرحمان در تحلیلی که امروز عده بسیار دیگری نیز با آن همنوا هستند نتیجه گیری می کند که تاثیر شرایط اجتماعی و تفسیر بسیاری از سنتهای متنوع فرهنگی منجر به این شد که جایگاه فرودستی برای زنان در احکام اسلامی نوشته شود.[۵] –

رسالههای حقوقی قرنها به مثابه تبیین مرجع و اصیل عقیده اسلامی تلقی می شدند که این عقیده امتیاز و قدرت مردان را تایید می کرد. فقهای پیشامدرن عمدتا زنان را نیازمند قیمومیت و سلطه مردان می دیدند و ناتوانی های فراوانی را بر زنان تحمیل می کردند و آنها را محدود و محصور به فضاهای خانگی می کردند. فقها ازدواج دختران جوان را بر خلاف میل شان توسط قیم ذکورشان در امر ازدواج - که معمولا پدرشان بود - روا می دانستند. به گفته فقها، زنان باید تکهمسر می ماندند ولی مردان می توانستند در آن واحد تا چهار همسر داشته باشند. زنان ملزم به اطاعت از شوهرانشان بودند که حق نگهداری آنها در خانه و کتک زدن آنها و محروم کردن آنها از نفقه به خاطر نافرمانی طلاق به ازدواج خاتمه دهند ولی زنان به گفته بسیاری از فقها باید از موانعی دشوار عبور می کردند تا در برابر مخالفتهای شوهرانشان بتوانند طلاق بگیرند. مردان به عنوان ولی می کردند تا در برابر مخالفتهای شوهرانشان بتوانند طلاق، مردان پس از سپری شدن و قیم فرزندان صغیر قدرت زیادی داشتند و پس از طلاق، مردان پس از سپری شدن نوباوگی کودکان حق حضانت آنها را به دست می آوردند. در مورد ارث، زنان نیمی از سهم مردان را در وضعیت مشابه، یعنی مواردی که زن و مرد نسبت یکسانی با متوفی داشتند، به دست می آوردند. به دست یکسانی با متوفی داشتند، به دست می آوردند. به دست می آوردند. و آوردند. و آوردند. و آوردند. و آوردند اشته با متوفی

پاسخ قطعی به بسیاری از پرسشها درباره حقوق و آزادیهای زنان با ارجاع به قرآن در دشوار بود چون راهنمایی اندکی درباره موضوعات خارج از قانون خانواده و ارث در قرآن وجود دارد. به زنان دستور داده می شود که عفیفانه لباس بپوشند ولی بر سر این که عفاف چیست نزاع وجود داشت. در زمینه هایی مانند دسترسی به آموزش، اشتغال و

♦ ۱۶۴ اسلام و حقوق بشر

مشارکت در فضای عمومی، اسناد متنی مرتبط یا متعارض بودند یا اندک. علاوه بر این، پرسشهای حل ناشدهای درباره آشتی دادن میان حقوقی که به زنان داده شده بود، مثل حق مدیریت اموال و تجارت کردن، و احکام دیگری که به نظر می رسید در تعارض مستقیم با آنها است مثل احکامی که مانع از تماس زنان با مردان خارج از خانواده می شود و به شوهر اجازه کنترل فعالیتهای زن و در خانه نگاه داشتن او و منزوی کردن زن را از همه به جز اعضای نزدیک خانواده می داد.

از اواخر قرن نوزدهم، نخبگان جوامع مسلمان به تدریج به سوی این اندیشه رفتند که احکام شریعت پیشامدرن نیازمند اصلاح هستند. به جز در عربستان سعودی، کشورهای خاورمیانه اصلاحاتی را برای بهبود وضعیت زنان و از میان برداشتن بسیاری از ناتوانی هایی که پیش تر تحت عنوان «شریعت» تحمیل می شد در پیش گرفتند.[۷] تا پیش از آن که نیروهای اسلامی سازی این قدر قدرت مند شوند که بتوانند این گرایش و جریان را معکوس کنند، به نظر می رسید که تغییرات در وضعیت حقوقی زنان در جهان در جهت رسیدن آنها به مساوات بیشتر حرکت می کرد.

تغییرات سیاسی، اقتصادی و اجتماعی و دسترسی وسیعتر به آموزش و تحصیل افقها را برای زنان گسترش دادند. وقتی زنان به نیروی کار حقوقبگیر پیوستند و افکار فمینیستی در فضاهای شهری شایع شد، محافظه کاران گرد هم آمدند تا آزادیهای گسترش یافته زنان و خودمختاری آنها را محکوم کنند.[۸] وضعیت افغانستان که در زیر بررسی می شود، نمونه ای است از این که کشمکش میان آزادی زنان در جوامع جهانشهری و متکثر شهرها و رسوم فوقالعاده محافظهکار حاکم در جاهای دیگر، چطور می تواند منجر به برگرفتن تفسیرهای واپس گرا از اسلام شود که خواستار تنزل جایگاه زنان به وضعیت ملک و مال گردد. در واقع گروههایی مثل فقهای سعودی یا طالبان، در صورت بندی های واکنشی و اعتراضی شان، اغلب توجیه های اسلامی را برای محروم کردن زنان از حقوق شان برجسته و پررنگ کردهاند تا زمینه هایی را بپوشانند که جوازهای اسلامی برای انجام این امور مبهم هستند. توجیههایی اسلامی برای منع رانندگی زنان، پوشیدن جورابهای سفید و خوانندگی و رقص جعل شدند. محافظه کاران استدلال می کنند که اسلام استفاده از روشهای جلوگیری از بارداری را محدود کرده یا کنار می گذارد و سقط جنین را ممنوع می کند و در نتیجه دیدگاههای جاافتاده فقهای اسلامی را که عمدتا روشهای جلوگیری از بارداری را میپذیرند و در ماههای اول آبستنی سقط جنین را مجاز می دانند، نادیده می گیر ند.[۹] با یذیر فته شدن نهادهای سیاسی مدرن، پرسشهای جدیدی درباره نقشی سیاسی زنان به وجود آمد که باعث شد محافظه کاران استدلال کنند که «اسلام» مانع از مشارکت زنان در سیاست می شود و آنها را از رأی دادن محروم می کند. با رایج شدن اشتغال با حقوق بیرون از خانه و حتی ضروری شدن آن برای بسیاری از زنان شهری، محافظه کاران ادعا کردهاند که «اسلام» حکم می کند که زنان بیرون خانه کار نکنند یا محدود به داشتن مشاغلی باشند که به زنان یا کودکان مربوط باشد. با رشد آموزش عمومی، پرسش هایی درباره میزان دسترسی زنان به مدرسه و فرصتهای مطالعات پیشرفته به وجود آمد. محافظه کارانی که به زنان اجازه دسترسی به تحصیل می دهند استدلال می کنند که «اسلام» خواستار جداسازی جنسیتی در مدارس است و مطالعات زنان را محدود به موضوعاتی می کند که برای زنان مناسب هستند که عمدتا مواردی اند که زنان را برای زندگی ای آماده می کند که جهت گیری اش به سوی خانه و خانواده است تا این که زنان را برای ارائه خدمات به سایر زنان آماده کند.

در همین حال، سایر مسلمانان مبنای احکامی را که زنان را محدود می کنند به شیوهای انتقادی بررسی کردهاند و نتیجه گرفتهاند که اسلام راستین مدافع اصلاحاتی است که مساوات را برای زنان تامین می کند. انواع محدودیت هایی که محافظه کاران مسلمان می خواهند بر زندگیهای زنان اعمال کنند عمدتا توسط فمینیستهای مسلمان رد میشوند از آن رو که آنها را چیزی جز تعصبهای مردانه و ارزشهای منسوخ مر دسالارانهای نمی دانند که در لفافه اصول مذهبی قرار گرفتهاند. «فاطمه مرنیسی»، استاد جامعه شناسی مراکشی که یکی از اعضای بنیان گذار سازمان مراکشی حقوق بشر است، نمونهای برجسته از یک فمینیست است که منابع اصیل را از نو بررسی کرده است و نتیجه گرفته است که اسلام خواهان برابری زنان است.[۱۰] همانطور که دیدگاهی فمینیستی تعصبات جنسیتی در الهیات مسیحی و یهودی را به چالش گرفتهاند، فمینیستهای اسلامی توجیه های الهیاتی را که برای سلب حقوق زنان ارائه می شوند به چالش می گیرند.[۱۱] معمولا مسلماناني كه مدافع برابري زنان هستند تحت عنوان اين كه مقلدان متملق غرب هستند زیر حمله قرار می گیرند. فمینیستها را به عنوان عاملان امپریالیسم فرهنگی غرب محکوم میکنند که رسوم و اخلاقیات درست را میخواهند ویران کنند و از اصول شریعت فاصله بگیرند.[۱۲] به این ترتیب، ابوالعلا مودودی «غربیهای شرقی» را به ریشخند می گیرد که توصیف تحقیر آمیز او از زنان مسلمانی بود که به فلسفه، مفاهیم اخلاقی و اصول اجتماعی مدل غربی رو می کنند.[۱۳] مودودی گله می کند که در آثار مسلمانانی که از تفسیرهای فمینیستی از منابع اسلامی دفاع می کنند، «آزادی محدود و مشروطی که در اسلام در اموری جز امور خانه روا داشته می شود، به عنوان استدلالی استفاده می شود برای تشویق زنان مسلمان به ترک زندگی در خانه و مسئولیتهای منزل، 💠 ۱۶۶ اسلام و حقوق بشر

مانند زنان اروپایی و با دویدن در پی فعالیتهای سیاسی، اقتصادی و سایر فعالیتها شانه به شانه مردان زندگیهای آنها را تباه می کنند.»[۱۴] به این ترتیب، او عزم خود را برای محدود کردن حقوق زنان زیر پوشش ادعای نگرانی برای تامین سعادت و رضایت زنان ینهان می کند.

هم چنین با مسلمانانی برخورد می کنیم که ممکن است باور داشته باشند که برابری کامل با عقیده اسلامی سازگار است ولی هم چنان منتقد اصرار محافظه کاران هستند که اسلام از زنان می خواهد که به طور کامل فرودست و منزوی باشند. بخش زیادی از جامعه مسلمان به نظر می رسد که قائل به دیدگاه هایی درباره منزلت و جایگاه زنان است که موضعی میانه را تشکیل می دهند.[1۵]

با توجه به جنجالهای شدید و حل ناشدهای که در خصوص حقوق زنان در اسلام پدید آمده است، مسلمانان دیگر نمی توانند متکی به عقیدهای حل و فصل شده در این زمینه باشند بلکه باید تصمیم بگیرند کدام دیدگاه از میان طیف دیدگاههای رقیب را اقناع کننده می بینند. نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی که در این جا بررسی شدهاند مواضعی محافظه کارانه اختیار کردهاند که در تضاد با قانون بین الملل است. جزییات طرحهای حقوق آنها و سیاستهای مرتبطشان – یا در مورد مودودی، اصولی که در نشان می دهند که آنها می خواهد احکامی تبعیض آمیز را حفظ کنند. شایان ذکر است که به استثنای سلطان حسین تابنده، آنها از صورتبندیهایی استفاده می کنند که تلاش در به حداقل رساندن یا پنهان کردن مخالفتشان با بر ابری زنان دارد. به این ترتیب، فقدان صراحت در صورتبندیهای نویسندگان مزبور در عمل تایید می کند که آنها اتوریته قانون حقوق بشر بین الملل را برای زنان به رسمیت می شناسند هر چند در پی بر پاداشتن احکامی ما به دار هستند که در تضاد با آن است.

# واکنشهای کشورهای مسلمان به کنوانسیونهای زنان

کنوانسیون رفع همه انواع تبعیض علیه زنان (CEDAW) که به «کنوانسیون زنان» نیز مشهور است، در سال ۱۹۸۱ به اجرا در آمد. در مقایسه با معیارهای این کنوانسیون، رفتار با زنان در طرحهای حقوق بشر اسلامی و سیاستهای مرتبط با آن در قانونهای ملی در کشورهای خاورمیانه سخت ناکافی به نظر می رسد. اصل اول تبعیضها را به این شکل تعریف می کند که شامل «هر تمایز، کنار نهادن یا محدودیت بر مبنای جنسیت است که

<sup>1.</sup> The Convention on the Elimination of all Forms of Discrimination Against Women

تاثیر یا منظور آن صدمه وارد کردن به یا خنثی کردن به رسمیت شناختن، برخورداری یا منظور آن صدمه وارد کردن به یا خنثی کردن به رسمیت شناختن، برخورداری یا بهره مندی زنان، فارغ از وضعیت تاهل شان، بر مبنای برابری مردم و زن، از حقوق بشر و آزادی های اساسی در زمینه های سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، فرهنگی، مدنی یا هر زمینه دیگری باشد.» اصل ۲ (و) کنوانسیون از دولتها می خواهد که هر اقدام لازم را برای از بین بردن همه قوانین، مقررات، رسوم و روش های تبعیض آمیز علیه زنان انجام دهند. کنوانسیون زنان بسیاری از انواع تبعیض جنسیتی را که باید از میان برداشته شوند فهرست می کند. مثلا اصل ۱۶ خواستار از میان بردن همه تبعیضها میان زنان و مردان در خانواده است و اطمینان حاصل می کند که مردان و زنان از حقوق و تکالیف برابری در طی ازدواج و هنگام انحلال آن برخوردار باشند.

بسیاری از دولتهای مسلمان، کنوانسیون زنان را بدون هیچ ملاحظهای تصویب کردهاند که نشان می دهد که اصول آن را استثناناپذیر می دانند. بعضی کشورها اصلا آن را تصویب نکردهاند، از جمله ایران و سودان. کشورهای مسلمان معمولا کنوانسیون زنان را به شرط ملاحظاتی مهم تصویب کردهاند که تبصرههایی برای تمسک به آن قائل شدهاند. بسیاری از کشورهای غیر مسلمان نیز در تصویب کنوانسیون زنان ملاحظاتی را دخیل کردهاند اما اغلب این ملاحظات به مسائل نسبتا حاشیهای مربوط است. کشورهای مسلمان از این جهت به چشم می آیند که بسیاری از ملاحظات شان منجر به امتناع از بیشتر تمهیدات محوری کنوانسیون زنان می شود مثل اصل ۲ و اصل ۱۶ و بسیاری از آنها مشخصا احکام اسلام را دلیل در نظر گرفتن این ملاحظات اعلام می کنند. [۱۶]

دولتهای مسلمان با تبصره قائل شدن برای تمسکشان به کنوانسیون زنان از طریق تحمیل ملاحظات اسلامی از روش طرحهای حقوق بشر اسلامی تبعیت می کنند و احکام اسلام را مقدم بر قانون بینالملل میدانند. در عمل، آنها با احکام اسلام به گونهای برخورد می کنند که گویی یک حکم دینی فراملی لازم به اطاعت است که تغییر آن فوق قدرت آنهاست. اما در عمل احکام اسلامی که هنگام در نظر گرفتن ملاحظات برای کنوانسیون زنان دغدغه آنهاست مشتمل بر احکامی در نظامهای قانونی ملی مختلف است. این احکام به صورت احکام فوقالعاده متنوع و ناساز گار وجود دارند که توسط دولتهای ملی خاص جاری میشوند و به اراده آنها اصلاح میشوند. گاه به گاه، این احکام متممهایی در قضاوتهایی که در دادگاههای ملی انجام میشوند می پذیرند. این که هیچ حکم اسلامی فراملی وجود ندارد که به آن ارجاع شود چنین نشان داده می شود که کشورهای مسلمان ملاحظاتی اسلامی را در تمهیدات کنوانسیون زنان داخل می کنند که نشان می دهد دیدگاههایی متباین درباره نحوه تعارض اصول کنوانسیون زنان با احکام

🏞 ۱۶۸

اسلام دارند. علاوه بر این، کشورهای مسلمانان ممکن است بعدا تصمیم بگیرند احکام «اسلامی» را در قوانین داخلی شان تغییر دهند و ملاحظات شان را درباره کنوانسیون زنان پس بگیرند.[۱۷] دولتها در برابر فشارها برای پس گرفتن ملاحظات شان، با تصمیمهایی که بیشتر ریشه در سیاست محلی دارند مخالفت می کنند تا این که باز تاب عقیده اسلامی باشد. مثلا در سال ۲۰۰۴، وزارت امور خارجه مصر پس گرفتن چندین ملاحظه درباره کنوانسیون زنان را بررسی کرد اما برنامههای شر را وقتی که با مقاومت الازهر مواجه شد که سخت با حقوق بشر بین المللی زنان مخالف بود و وزارت هم در مخالفت با آنها تردید داشت، پس گرفت.[۱۸]

علاوه بر این، بسیاری از ملاحظات کنوانسیون زنان توسط دولتهایی مسلمان بر مبنای قوانین داخلی تبعیض آمیز در نظر گرفته شدهاند که هیچ ارتباطی با احکام اسلام ندارند – از قبیل احکامی درباره به دست آوردن شهروندی که نشان می دهد تمایل دارند الگوهای موجود درباره تبعیض جنسیتی را حفظ کنند فارغ از این که ریشه در سنت اسلامی داشته باشد یا نه.[19] یعنی واکنش کشورهای مسلمان به کنوانسیون زنان شاهدی است بر این که عواملی جز احکام مقررات اسلامی به خودی خود، چیزهایی هستند که مواضع کشورهای مسلمان را درباره حقوق بشر بین المللی زنان تعریف می کنند.

### عقايد تابنده

سلطان حسین تابنده در ادعای صریحاش مبنی بر این که اسلام مخالف برابری زن و مرد است چهرهای استثنایی است. ممکن است صراحت او درباره این نکته حاصل فقدان پیچیدگی و عمق سیاسی عمومی او باشد. او خود می گوید: «نگارنده وارد در سیاست نبوده و به امور سیاسی آن اعلامیه آگاه نیستم و فقط از نظر مذهبی و آنچه ارتباط با دیانت مقدسه اسلام و مذهب شیعه دارد به بحث می پردازم.»[۲۰] تابنده پیشنهاد می کند که در مواردی که احکام اسلام از اعلامیه جهانی حقوق بشر فاصله می گیرد، این اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلام سازگار بیفتد.[۲۱] یعنی، بر خلاف نویسندگان معمول طرحهای حقوق بشر اسلامی، او در ارائه خصلتی قطعی و الزام آور از احکام اسلام اعتماد به نفس دارد و تردید به خود راه نمی دهد که آن چه را از نظر او با قانون بین الملل منافات دارد بیان کند.

تابنده مخالفتاش را با مفهوم برابری زن و مرد که در اصل ۱۶ اعلامیه جهانی حقوق بشر اعلام می کند: « اگر مقصود تساوی طبیعی است که بر اثر آن باید کارها و اختیارات هم در هر دو مساوی باشد، هر عقل سلیمی به بطلان آن حکم می کند.»[۲۲] و با آن

مخالف است. او می گوید که زن باید از شوهرش اطاعت کند، و به خواسته های او توجه کند، بدون اجازه او از خانه بیرون نرود، از اموال او مواظبت کند، مراقب تجهیزات خانه باشد، مهمان را تنها با توافق همسرش به خانه دعوت کند، نام نیک خانواده را حفظ کند و آبروی شوهرش را در حضور و غیاب او حفظ کند.[۲۳] علاوه بر این، تابنده می گوید که اسلام مانع این است که زنان «در سیاست دخالت کنند.»[۲۴]

ذهنیت تابنده ذهنیت متعارف محافظه کاران مسلمان است. فرض می شود که همه زنان ازدواج خواهند کرد در نتیجه تعیین کننده عمده زندگی یک زن بالغ رابطهاش با شوهر اوست. در این رابطه، او فردی وابسته حساب می شود که باید تسلیم اتوریته شوهرش باشد. از او انتظار می رود که زندگی اش در خانه و در راستای ادای وظایف خانگی اش سپری شود. هیچ دغدغه ای نسبت به حمایت از نیازهای زنان برای پیشرفت به عنوان افرادی با هویتها و تواناییهای متمایز و جود ندارد تا به شیوه ای تحصیل کنند که متناسب با استعدادهای خاصشان باشد؛ و بتوانند معیشت خودشان را تامین کنند؛ یا نقشی در نهادهای اجتماعی، اقتصادی یا سیاسی ایفا کنند که سرنوشت آنها را شکل می دهد. هر چند وقتی که به صورت ماجرا نگاه می کنیم، سایر نویسندگان صراحت تابنده را ندارند ولی می توان فلسفههای مشابهی را یافت.

### عقايد مودودي

ابوالعلا مودودی در رساله حقوق بشرش از موضوع زنان پرهیز می کند. بر خلاف تابنده، مودودی سیاست مداری زیر ک است که به نظر می رسد در ک می کند که اگر اذعان کند که هدفاش مخالفت با حقوق اساسی نیمی از مردم است، به اعتبار طرح حقوق بشرش آسیب می رسد. مانند نویسندگان قانون پایه سعودی که تعمدا از هر اشاره ای به زنان پرهیز می کنند، او ترجیح می دهد که در تبیین محدودیتهای حقوق زنان که او قصد حفظ آنها را دارد پرهیز کند. اما دیدگاههای مودودی درباره زنان در سایر نوشتههای او ثبت شده است و این دیدگاه مشابه با دیدگاههای تابنده است با این استنا که مودودی اعتقاد دارد که زنان باید بتوانند به دلایل لیبرال برای طلاق به دادگاه بروند.[۲۵]

مودودی در کتاباش در دفاع از «پرده»، که رسم محجبه و منزوی نگه داشتن زنان است، فساد غرب را بینهای می داند بر این که پرده ضروری است. او فهرستی از مبانی جامعه غربی را به عنوان اصول برابری زن و مردم، استقلال اقتصادی زن و «اختلاط آزادانه زن و مرد» می آورد. [۲۶] او سپس انز جار خود را از این اصول اعلام می کند و استدلال می کند که این ها منجر به تضعیف بنیان خانواده، پایین آمدن میزان زاد و ولد، بی اخلاقی، بی بند

🖈 ۱۷۰

و باری، انحراف و فساد اجتماعی می شوند. [۲۷] به گفته مودودی، مردم غرب «همیشه در وضعیتی تب آلود به خاطر تصاویر برهنه، ادبیات سخیف، ترانه های تهییج کننده، رقصهای شهوت انگیز عاطفی، فیلمهای عاشقانه، صحنه های بسیار ناراحت کننده مستهجن و امکان همیشه حاضر برخورد با جنس مخالف به سر می برند.» [۲۸] او مسلمانان را متهم می کند به حمایت از حقوق «غربی» برای این که زنان «حس آبرو، عفاف، سلامت اخلاقی، وفاداری در زناشویی، فرزندان پاک و حلال و فضایل مشابه» را ترک کنند. [۲۹]

مودودی شاید با دریافتن این که عجیب به نظر می رسد اگر هیچ حقی در جزوه حقوق بشرش برای زنان ذکر نکند، احترام به عفاف زنان را به عنوان یکی از «حقوق پایه بشر» ذکر می کند. [۳۰] چنان که در بسیاری از کشورهای خاورمیانه به قدر کافی نشان داده شده است، این وسواس نسبت حفظ عفاف زنان می تواند تو جیه کننده محبوس کردن زنان در خانه های شان باشد و مودودی اشاره می کند که او حفظ عفاف را مقارن با محدود کردن زنان در خانه می داند. به این تر تیب، تنها «حق»ی که مودودی برای زنان قائل می شود، یعنی احترام به عفاف آنها، اصلی است که برای محدود کردن آزادی زنان استفاده می شود. مودودی که عزماش برای تحقیر غرب جزم است، می کوشد که غرب را در جرایمی که علیه عفاف زنان رخ می دهد متهم کند:

این مفهوم قداست عفاف و حمایت از زنان را جای دیگر جز اسلام نمی توان یافت. ارتشهای قدرتهای غربی به دختران کشورهای خودشان برای ارضای ذائقه شهوانی شان حتی در کشورهای خودشان نیاز دارند، و اگر دست بر قضا کشوری دیگر را تسخیر کنند، سرنوشت زنان آن کشور را به جای توصیف کردن بهتر می توان تصور کرد.

اما تاریخ مسلمانان، به جز در لغزشهای معدودی، همیشه عاری از این جرایم علیه زنانگی بوده است. چنین اتفاقهایی هرگز پس از تسخیر و تصرف کشوری خارجی رخ نداده است و ارتشهای مسلمانان هرگز به دنبال تجاوز به زنان مردم مغلوب نرفتهاند یا در کشور خودشان دولت هرگز برای آنها روسپی فراهم نکرده است.[۳۱]

به نظر می رسد که انزجار مودودی از غرب او را وادار کرده است که آشکارا اتهامات کذبی را وارد کند که هیچ نظام حقوقی دیگری جز «شریعت» زنان را در برابر آزار، تعرض و تجاوز جنسی حفاظت نمی کند.[۳۲] علاوه بر این، بر خلاف لافزنیهای او، هیچ شاهدی وجود ندارد که ارتشهای مسلمان در تاریخ در برخورد با زنان آسیب پذیر

بهتر از همتایانشان در جوامع دیگر عمل کرده باشند. این ها باعث می شود که بپرسیم چرا این ادعای عجیب مخالف با واقع در جزوه حقوق بشر مودودی آمده است.

اظهار نظرهای مودودی پس از یک تجاوز گروهی پر سر و صدا و بدنام بیان شد که توسط ارتش پاکستان در جریان جنگ داخلی سال ۱۹۷۱ رخ داد که در شرق پاکستان اتفاق افتاد و منجر به تجزیه کشور و استقلال بنگلادش شد.[۳۳] در این خصوص، اصرار مودودی مبنی بر این که یک ارتش مسلمان هر گز به زنان تجاوز نکرده است دست کم دو کار کرد داشت. این سخنان به منظور آرامش بخشیدن به مخاطباناش بود که هنوز زخم دیده ی محکومیت بینالمللی پس از تجاوزهای گروهی در بنگال بودند و منکر این بود که ارتشهای مسلمان ممکن باشد که دست به تجاوز بزنند.[۳۴] این سخنان به این منظور تدارک دیده شده بود که با متهم کردن غرب به استثمار سیستماتیک جنسی و بدرفتاری با زنان در دوره جنگ آن را در موضع دفاعی قرار بدهد. این با درونمایه عمومی نوشتههای مودودی درباره احکام اسلام تناسب دارد که آمیخته به روحیهای جدلی و ضد غربی است.

با توجه به ذهنیت مودودی، از او نمی شد انتظار داشت که اذعان کند که چطور لفاظی درباره ارزشهای اسلامی و حفاظت عفاف زنان نه تنها می تواند با تجاوز در پاکستان هم زیستی داشته باشد بلکه می تواند مشوق آن نیز باشد. اما در واقع، پس از اسلامی سازی ضیاء الحق، تجاوز اغلب با معافیت از مجازات در پاکستان رخ داده است و گاهی حتی به طور سیستماتیک به عنوان ابزاری برای سلطه بر زنان و تقویت دوباره زیردست بودن گروههای محروم استفاده شده است.[۳۵]

به هر حال، موضع مودودی باعث بروز تردیدهایی می شود که آیا او اصولا درک می کند که حقوق مدنی و سیاسی بین المللی، مخاطب شان مقامات مدعی التزام به قانون و نهادهای دولتی هستند یا نه. قانون حقوق بشر بین الملل به همان اندازه برای حفاظت از عفاف در برابر تعرضهایی مثل تجاوز به عنف طراحی شده است که برای حفظ مردم از سرقت، قتل یا کلاهبرداری. (البته در مورد تجاوز گروهی موقعی که ارتکاب آن ابزاری برای سیاستهای دولتی باشد، مثلا وقتی که از آن به عنوان ابزار تصفیه قومی استفاده شود، قانون بین المللی ممکن است آن را در ذیل مسائل جنایی بررسی کند). به این ترتیب، حق عفاف مودودی به مشکلی می پردازد که خارج از قلمرو حقوق بشر است.

# اعلاميه جهانى حقوق بشر اسلامي

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی با هدف ارائه حقوق بشر اسلامی به صورتی دیپلماتیک،

❖ ۱۷۲ اسلام و حقوق بشر

تعمدا مسائل مهم را در بوته ابهام قرار می دهد. بسیاری از تمهیداتی که نقشی فرودست به زنان می دهد این کار را به شکل غیر مستقیم انجام می دهد و با سبکی غامض نوشته می شوند که اهمیت آن برای خوانندگان آشکار نباشد؛ و به ویژه برای خوانندگان نسخه انگلیسی متن.

مثلا در اصل ۱۹ (الف) از نسخه انگلیسی، یکی از بندها به شکل زیر آغاز می شود: «هر فرد حق ازدواج، تشکیل خانواده و بزرگ کردن فرزنداناش بر اساس دین، سنت و فرهنگ خود دارد» این را باید به دقت با جملهبندی همتای بین المللی آن یعنی اعلامیه جهانی حقوق بشر، در اصل ۱۶۰۱ مقایسه کرد: «مردان و زنانی که به سن بلوغ رسیده باشند، بدون هیچ محدودیتی به خاطر نژاد، ملیت یا دین، حق ازدواج و تشکیل خانواده را دارند.»

در قانون بین الملل، آزادی از دواج هیچ قید و تبصرهای ندارد. اما اصل ۱۹ (الف) اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی برای حق از دواج تبصرهای قائل می شود؛ تبصره «بر اساس دین، سنت و فرهنگ خود» به این معناست که احکام «شریعت» می توانند محدودیت هایی را اعمال کنند از جمله منع زنان مسلمان از از دواج با غیر مسلمانان.[۳۶] علاوه بر این، یک مرد مسلمان اجازه دارد که تنها با زنی از دواج کند که یا مسلمان باشد یا از اهل کتاب باشد. علاوه بر این، احکام اسلامی دیگری می توانند مثلا مانع از دواج بین افرادی شوند که ار تباط رضاعی با هم داشته اند یا مانع از دواج مسلمانان و مرتدان شوند.[۳۷] بنابر این تمهید اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در تعارض مستقیم با اصل اعلامیه جهانی حقوق بشر است که در آن مردان و زنان باید اجازه داشته باشند بدون هیچ محدودیت دینی همسر خود را اختیار کنند.

اصل ۱۹ (الف) نسخه انگلیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در ادامه می گوید: «هر یک از زوجین برخوردار از حقوق و امتیازها و مکلف به تکالیفی هستند که بنا به قانون مقرر شده است.» این زبان را باید با حکم بین المللی در اعلامیه جهانی حقوق بشر در اصل ۱۶۰۱ مقایسه کرد: «آنها برخوردار از حق برابر برای ازدواج، در طی ازدواج و هنگام انحلال آن هستند.» اینجا هیچ اشارهای به حقوق برابر در نسخه انگیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی نشده است - تنها حقوقی که «بنا به قانون مقرر شده است.» در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، «قانون» یعنی شریعت؛ به این ترتیب همه احکام تبعیض آمیز شریعت پیشامدرن را می توان بر پا داشت. آیات قرآن که در نسخه انگلیسی اصل ۱۹ (الف) نقل شده اند در نسخه چاپی نفیس بخش ارجاعات در پشت متن آمده اند که در آن منابع اسلامی ذکر شده اند ولی متن این آیات در هیچ جای دیگری در متن نیامده اند. [۳۸]

در نسخه عربی اصل ۱۹ (الف) اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، لوازم حقوق در ازدواج و طلاق بسیار روشن تر هستند چون منابع اسلامی در متن گنجانده شده اند. یکی از آیات نقل شده از قرآن که می توان از آن نابرابری زن و مرد را برداشت کرد، فرض زیربنایی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی است. آیه ۲۲۸ سوره ۲، می گوید: «وَلَهُنَ مِثْلُ الّذِی عَلَیْهِنَ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّ جَالِ عَلَیْهِنَ دَرَجَهًّ» (و زنان را بر مردان حقی است همچنان که مردان را بر زنان، و مردان را بر آنان به میزانی بر تری است). این یکی از متونی است که به طور سنتی محافظه کاران برای تایید بر تری مردان بر زنان با استناد به اسلام آن را تفسیر می کنند.[۳۹]

نسخه های انگلیسی و عربی اصل ۱۹ (ح) تصویر های متفاوتی ارائه می کنند. در نسخه انگلیسی آمده است که «درون خانواده، مرد و زن در تکالیف و مسئولیت های شان بر حسب جنسیت شان، وضعیت طبیعی شان، استعدادها و تمایلات شان شریک هستند با در نظر گرفتن تکالیف مشتر ک شان در قبال فرزندان و خویشاوندان شان، این نسخه انگلیسی می گوید که مرد و زن تکالیف و مسئولیت های خانوادگی مشتر کی دارند هر چند بر شیوه اشتراک به طور مشکل آفرینی تبصره می زند. تمهیداتی که به زبان انگیسی آمده اند بسته به این که از این تبصره ها چه برداشتی شود ممکن است به معنای تقسیم نسبتا برابر تکالیف در خانه میان زن و شوهر باشد یا نباشد، به ویژه از این رو عواملی غیر از هم بستری در تعیین تکالیف و مسئولیت های زوجین فهر ست شده اند.

نسخه عربی اصل ۱۹ (ح)، که می توان فرض کرد نسخه اصیل است، به موضوعی دیگر می پردازد. این اصل می گوید که مسئولیت خانواد گی شراکتی است میان اعضای خانواده که هر یک بر حسب ظرفیت و طبیعت شخصیتاش سهمی ایفا می کند و این مسئولیت ورای دایره والدین و فرزندان است و شامل خویشاوندان نزدیک و اقارب و ذوی الارحام نیز می شود. در مقایسه با نسخه انگلیسی این اصل، نسخه عربی حق برای یاری و حمایت طلبیدن از اعضای خویشاوندان دور تر نیز قائل می شود - حقی که در قانون بین الملل به رسمیت شناخته نشده است. این اصل بالقوه تکالیف پشتیبانی الزام آور را بر عهده افرادی می گذارد که فقط با هم نسبت دور دارند آن هم بر حسب نظام تکالیف متقابل میان اعضای دور خانواده که در احکام «شریعت» پیشامدرن مقرر شده است. [۴۰] ناساز گاری شدید میان نسخه های انگلیسی و عربی نشان می دهد که نسخه انگلیسی به نحوی از نو بازنویسی شده است تا آن را برای مخاطب در غرب جذاب تر کند در آنها خانواده های هسته ای هنجار و قاعده هستند و فشار مالی حمایت از خویشاوندان دور حنگین است و از آن استقبال نمی شود. برای چنین مخاطبانی، اصل بیان شده در اصل ۱۹

♦ ۱۷۴ اسلام و حقوق بشر

(ح) به عربی جذابیت زیادی نخواهد داشت.

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی حفظ احکام شریعت پیشامدرن را در نظر دارد که ناتوانی هایی را بر زنان تحمیل می کند. یک استثنای مهم تمهید اصل ۱۹ (ط) است که می گوید هیچ کس نباید بر خلاف میلاش ازدواج کند. احکامی که بعضی از فقها به خصوص در «مکتب مالکی» تدوین شدهاند به ولی دختران اجازه شوهر دادن آنها در هر سنی و بدون رضایت آنها را می دهد. [۴۹] رسوم جوامع مسلمان نیز اجازه می دهد که دختران به محض این که به سن بلوغ برسند وادار به ازدواج شوند. امروز در بسیاری از نقاط خاور میانه، والدین هم چنان دختران شان را وادار می کنند که تا هنوز بسیار جوان هستند شوهر کنند و سلامت دختران را به خطر می اندازند و باعث دل شکستگی زنان جوانی می شوند که ناگزیر به ازدواج با مردانی هستند که از آنها نفرت دارند – و اغلب ده ها سال از خودشان بزرگ ترند – و آرزوهای ادامه تحصیل و تحقق آرزوی شغل پیدا کردن شان را رها می کنند.

بسیاری از مسلمانان احکام پیشامدرن جبر یا اجبار به ازدواج را منسوخ و ناسازگار با آرمان ازدواج به عنوان اتحادی با رضایت آزادانه دو طرف میدانند و اصلاحات قانونی در بیشتر کشورهای خاورمیانه رسما حق سنتی ولیِ ازدواج را برای وادار کردن متولی علیه به ازدواج از میان برداشتهاند.[۲۲] اما هنوز بعضی از مسلمانان باور دارند که ازدواج اجباری دختران جوان از تصویب اسلام برخوردار است. از آنجا که شیوه ازدواج اجباری هنوز متوقف نشده است، اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی با تصریح به این که هیچ کس نباید مجبور به ازدواج شود، خدمتی کرده است. این یک نمونه نادر در ادبیات مورد بحث است که در آن یک مشکل حقوق بشر واقعی در خاورمیانه با چالش کشیده می شود، فقه پیشامدرن نفی می شود و تفسیری روشن اندیشانه از ضرورت اسلامی آن ارائه می شود.

در عین حال، قربانیان در برابر بی عدالتی ها و آسیب هایی که از دواج اجباری به آن ها وارد می کند شورش می کنند. در سال ۲۰۰۸، در یمن، دختری ده ساله به دادگاه رفت و پس از این که مجبور به از دواج شد تقاضای طلاق کرد و به دنبال او دختری دیگر پس از از دواج اجباری در سن هشت سالگی از دواج اش را به چالش کشید. مدافعان حقوق بشر از این اقدامات استقبال کردند ولی نیروهای محافظه کار این فکر را که کودک دختری بتواند اعتبار چنین از دواجی را به چالش بکشد، محکوم کردند. [۴۳]

مفصل ترین تمهید اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی که به زنان می پردازد در اصل ۲۰ آمده است. عنوان اصل ۲۰ در نسخه انگلیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی

«حقوق زنان متاهل» است. مهم است که در این متن هیچ تمهیدی برای حقوق زنان ازدواج ناکرده اندیشیده نشده است – همان طور که هیچ تمهیدی برای حقوق مردان متاهل یا مجرد وجود ندارد. با توجه به ماهیت متن، می توان دلایل متعددی را برای این امر مفروض گرفت: از همه مردان مسلمان انتظار می رود که از دواج کنند، پس وضعیت یک مرد مجرد مهم نیست. مردان متاهل فرض می شود که از حقوق و امتیازات شوهری برخوردارند که همتای تکلیف زن به اطاعت از شوهر و خدمت به اوست. با توجه به ماهیت توجیه گرانه و مدافعه جویانه این کار، قابل فهم است که نویسندگان نخواسته باشند که اصلی مجزا را در تفصیل حقوق شوهر مسلمان بیاورند. انجام این کار کاملا روشن می کرد که آنها بر یک نظام سنتی مردسالار صحه می گذارند که در آن قانون از قدرت مرد در مسائل ازدواج و طلاق حمایت می کند. مثلا اگر نویسندگان کتک زدن زن نفرمان، داشتن هم زمان چهار زن، و رابطه جنسی بدون میل زن، مگر در مواردی که عذر شرعی موجهی برای نپذیرفتن شوهر داشته باشد را در فهرست حقوق شوهر می آوردند، شرعی موجهی برای نپذیرفتن شوهر داشته باشد را در فهرست حقوق شوهر می آوردند، تصویری واپس گرا از کل طرح شان می ساخت که آنها از آن پرهیز دارند.

وجود زنان مستقل و خودمختاری که پاسخ گوی اتوریته مردان نیستند، در این طرح در نظر گرفته نشده است در نتیجه نیازی به مشخص کردن حقوق زنان ازدواج نکرده وجود ندارد. با سخن گفتن انحصاری درباره حقوق زنان متاهل، نویسندگان اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی آشکار می کنند که نظامی مد نظرشان نیست که در آن زنان هرگز از سیطره و قیمومیت مردان بگریزند.

مهم است که به ناسازگاری مهمی در اینجا دقت شود. در طرحهای حقوق بشر بین المللی، تمرکز بر حقوق افراد است فارغ از وضعیت تاهل شان. از آنجا که زوجین از حقوق برابر در قانون بین المللی برخوردار هستند، هر چند تمهیدات خاصی برای حقوق در امر ازدواج وجود دارد، وضعیت تاهل نمی تواند تعیین کننده اصلی حقوق بشر به شیوهای باشد که در اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی دیده می شود.

«حقوق زنان متاهل» که در نسخه انگلیسی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی آمده است چه هستند؟ اصل ۲۰ مقرر می دارد که هر زن متاهل حق دارد که:

الف. در خانهای که همسرش زندگی می کند زندگی کند.

ب. اسباب لازم برای تامین سطحی از زندگی را دریافت کند که دون شأن همسرش نباشد و در صورت طلاق در مدت زمان عده، نفقهای مناسب با استطاعت شوهرش، برای خودش و فرزندانی که از آنها مراقبت یا نگهداری می کند داشته باشد، فارغ از وضعیت مالی خودش، در آمد یا اموالی که خودش ممکن است داشته باشد؛

↔ ۱۷۶ اسلام و حقوق بشر

ج. خواستار انحلال ازدواج (خلعه) بر حسب قانون شود. این حق اضافه بر حق او برای تقاضای طلاق از طریق دادگاه است؛

د. از شوهر، والدین، فرزندان و سایر خویشاونداناش بنا به قانون ارث ببرد؛

ه. رعایت سخت گیرانه امور محرمانهاش از سوی زوج، یا اگر طلاق بگیرد از
سوی همسر سابق، در خصوص اطلاعاتی باشد که ممکن است شوهر درباره او به
دست آورده باشد و افشای آن به منافع او زیان برساند. مسئولیت مشابهی در خصوص
شوهر یا شوهر سابق نیز بر ذمه زن است.

این طرح محرومیتهای زنان را تقویت می کند. نسخه انگلیسی اصل ۲۰ (ب) در واقع توانایی زن مطلقه را برای ادعای پشتیبانی و حمایت محدود می کند. در طی دوران عده، پس از طلاق (یا سه ماه، یا اگر زن مطلقه باردار باشد تا هنگام تولد فرزند)، فقهای پیشامدرن بر این اعتقادند که شوهر بایستی از زن مطلقه اش حمایت کند ولی این تکلیف در پایان عده به اتمام می رسد. در دورهای که شبکههای اعضای دور تر خانواده قوی بوده است، انتظار این بوده که زن مورد حمایت بستگان یا همسر بعدی اش قرار بگیرد.

در شرایط معاصر، این قطع شدن تکالیف حمایتی می توان زن مطلقه را به تهی دستی و فقر بکشاند. معضلات اقتصادی زنان مطلقه ای که به استقلال ثروتی ندارند یا اشتغال در آمدزایی ندارند اکنون که شهرنشینی و تغییرات اقتصاد مبرم شده است، خانواده گسترش یافته را تضعیف کرده و باعث کاهش توانایی زن مطلقه برای تامین پشتیبانی از سوی بستگان شده است. برای تامین این زنان در برابر تهی دستی، اصلاحات قانون خانواده در بسیاری از کشورهای خاورمیانه تکالیف حمایتی شوهر را فراتر از آنچه که در شریعت پیشامدرن بوده است گسترش داده است. در نتیجه، شایان ذکر است که اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی به دشواری مالی زنان مطلقه تهی دست توجهی نمی کند ولی تکالیف و تعهدات مالی شوهر را به دوره عده محدود می کند. در چارچوب خود، این امر مستلزم نفی موضع اصلاح گرایانه است و بی تفاوتی به رنجهای مالی بسیاری از افراد مطلقه را نشان می دهد.

در نسخه انگلیسی اصل ۲۰ (ب) هیچ ذکری از آیه قرآنی ۴: ۳۴ نمی آید که در نسخه عربی همان اصل آمده است. آیه نقل شده کنترل مردان بر زنان را به نفقهای که مردان به زنان می پردازند مرتبط می کند: «الرّجَالُ قُوّامُونَ عَلَی النّسَاء بِمَا فَضَلَ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَی بغض وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالهِمْ» (مردان باید بر زنان مسلط باشند چرا که خداوند بعضی از انسانها را بر بعضی دیگر برتری بخشیده است، و نیز از آن روی که مردان از اموال خویش.[برای زنان] خرج می کنند). مسلمانان محافظه کار این آیه را برای توجیه برتری

بخشیدن به حقوق مردان ذکر می کنند. [۴۴] مهم است که این آیه در متن نسخه عربی اصل ۲۰ (ب) آمده است، که بخشی فرعی از اصلی است که بنا به ادعا با حقوق زنان متاهل مربوط است. نقل آن در این بستر این فکر را تقویت می کند که برتری مردان ناشی از این است که از لحاظ اقتصادی زنان را حمایت می کنند. وابستگی مالی زنان به مردان به نوبه خود نتیجه احکام دیگر شریعت است که زنان را در خانه محبوس می کند. با گنجاندن این آیه قرآنی در متن عربی، تصور بسیار متفاوتی از آنچه که متن انگلیسی منتقل می کند حاصل می شود.

به طریق مشابه، اصل ۲۰ (د) در نسخه انگلیسی اش بی ضرر به نظر می رسد چون بیان می کند که زن متاهل حق ارث بردن از شوهر و سایر خویشاوندان را برحسب قانون دارد. اما این قانون ارث شریعت است، که برای زنان به طور کلی قائل به تبعیض است، و به آنها اجازه می دهد که تنها نیمی از سهم مردان وارث را در همان وضعیت ببرند، و به ویژه بر زنان بیوه سخت می گیرد. در نسخه عربی این اصل، تاثیر شریعت بر توانایی ارث بردن زنان آشکارتر است. آیه قرآنی ۴:۱۲ در این بستر نقل می شود که به زن بیوه (حداکثر) یک چهارم اموال شوهرش در صورت نبودن فرزند و (حداکثر) یک هشتم اموال در صورت داشتن فرزند تعلق می گیرد. سهمهای قرآنی حداکثر قانونی ارث بردن زن را مشخص می كند چون بنا به عقيده غالب، احكام اسلام اجازه نمي دهد كه همسر بازمانده (مرد یا زن بیوه) سهمی بیش از سهم قرآنی ببرد.[۴۵] علاوه بر این، شریعت به شوهران مسلمان اجازه میدهد که همزمان چهار همسر داشته باشند و اگر شوهر بمیرد و بیش از یک زن داشته باشد، بیوه ها باید یک چهارم یا یک هشتم سهم را تقسیم کنند که به تنها همسر میرسد، و در این مورد سهمهای آنها بسیار کاهش پیدا می کند. علاوه بر این شوهر بیوه شده، نیمی از اموال را در غیاب فرزندان و یک چهارم آن را در صورت داشتن فرزند به دست می آورد که سهمی است که لازم نیست با هیچ یک از وراث دیگر سهیم شود. به این ترتیب، با گنجاندن معیارهای قرآنی برای ارث توسط همسر بازمانده، اصل ۲۰ (د) بار دیگر مقررات تبعیض آمیز ارث شریعت را تایید می کند و حق زن برای ارث بردن از شوهرش را به شیوهای محدود می کند که بسیار به زیان اوست. این اصل هیچ حمایتی را برای هیچ حق بشری که در قانون بینالملل فهمیده میشود قائل نیست و تلاش هم نمی کند که طرح ارث را به شکلی تنظیم کند تا جبران کننده فرسایش و از میان رفتن شبکه خانواده گسترده باشد که بنا به آن طرح با تکیه بر اصلی قرآنی معیشت زن بیوه در صورت کم بودن سهم او از اموال شوهر تأمین می شود.

در خصوص طلاق، خواننده نسخه انگلیسی اصل ۲۰ (ج)، که در بالا نقل شده است،

♦ ۱۷۸ اسلام و حقوق بشر

ممكن است بيان آن را به اين شكل تفسير كند كه معناياش اين باشد كه زني كه خواستار پایان ازدواجاش می شود می تواند طلاق را به عنوان یک حق ادعا کند. این اصل بیان می کند که زن «حق دارد در پی انحلال ازدواج رفته *و آن را به دست بیاورد*» (تاکید به آن اضافه شده است)، که حقی است که گفته می شود «مضاف بر حق پیگیری طلاق از طریق دادگاه است.» این اشاره دارد به این که حق طلاق برای زنان تضمین شده است که در حقیقت درست نیست. وقتی به متن اصیل عربی نسخه اصل ۲۰ (ج) مراجعه می کنیم، می بینیم که چنین حقی ارائه نشده است. نسخه عربی می گوید که زن می تواند از شوهرش «بخواهد» با انحلال ازدواجشان از طریق پایان دادن اجماعی توافق کند، که مشهور به خُلع است، يا مي تواند از قاضي در چارچوب احكام شريعت (في نطاق احكام الشريعة) خواهان انحلال ازدواج شود. وقتی پیامدها و لوازم این جملهبندی را بررسی می کنیم، در می یابیم که «حق» چندانی برای زن در نظر گرفته نشده است که از شوهرش بخواهد به ازدواج خاتمه دهد یا از دادگاه خواستار انحلال آن بر حسب شریعت شود. بنا به شریعت، شوهر هیچ تکلیفی برای پذیرفتن درخواست او ندارد و مگر در عقاید مکتب فقهي مالكي، زن تنها با مواجه شدن با شرايط دشوار مي تواند از قاضي با رغم مخالفت شوهرش تقاضای طلاق کند. هدف از تمهیدات نسخه عربی اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی اطمینان بخشیدن به مخاطبانی عمدتا مسلمان بوده است که در آن بنا به احکام شریعت امتیاز مردان حفظ می شود در حالی که نسخه انگلیسی به شکلی طراحی شده است که احکام تبعیض آمیزی را که حق زن نسبت به طلاق را محدود می کند، پنهان کند. سایر «حقوق»ی که برای زن متاهل در اصل ۲۰ قائل شدهاند صرفا بازیگوشانه یا بیمعنا هستند. مثلا در اصل ۲۰، زن حق زندگی در خانهای را دارد که شوهرش در آن زندگی می کند. به نظر میرسد که این راه حلی برای مشکلی است که در شرایط فعلی در خاورمیانه وجود ندارد، به ویژه در مناطق شهری که به سرعت در چند دهه گذشته رشد کردهاند. امروز کمتر مردی قادر است که از پس داشتن محلهای اقامت جداگانه برای همسراناش برآید حتی اگر بخواهد جدا از آنها زندگی کند. در کشورهایی مثل مصر، که فشار جمعیت فراوان است و اسکان شهری به طرز تاسف باری ناکافی است، برای شوهر متوسط تقریبا غیرممکن است که دو محل اقامت پیدا کند و استطاعت آن را هم داشته باشد تا جدا از همسرش در خانهای دیگر زندگی کند. در واقع، کمبود مسکن در بعضی از مناطق شهری چنان جدی است که حتی زوجهایی که از هم طلاق گرفتهاند ممكن است مجبور باشند در همان مكان هم چنان با هم زندگي كنند - چون هيچ يك از دو همسر سابق نمی توانند مسکن دیگری که استطاعتاش را داشته باشند پیدا کنند. علاوه بر این، چون اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی چند همسری را ملغی نمی کند، این «حق» ممکن است به این معنا تفسیر شود که همسران متعدد نمی توانند خواستار این شوند که شوهر مسکن مجزایی برای شان فراهم کند، همان طور که با احکام «شریعت» پیشامدرن می توانست این کار را بکند، اما مجبور می شوند که در خانه مشتر کی با شوهر شان زندگی کنند. سو دبر نده از این «حق» شوهر خواهد بود که از هزینه تامین چند همسر در مکانهای جدا خلاص می شود.

اصل ۲۰ (ه) مدعى است كه به زن حق مى دهد كه هر اطلاعات بالقوه زيانبارى درباره او که شوهرش ممکن است از آن باخبر باشد محرمانه نگه داشته شود ولی همان حق را هم درباره اطلاعات محرمانهای که زن از شوهرش بداند به او می دهد. به این ترتيب، فهرست كردن اين حق با حقوق زنان متاهل گمراه كننده است اينجا هيچ تفاوتي مهمی بین نسخه های عربی و انگلیسی نیست ولی هیچ کدام از موارد تمهید فراهم شده مؤدی به اهمیت حقوق بشر نیست. یک جنبه معماگونهی این اصل این است که احکام فقهی اسلام مانع از این می شود که زوجین اطلاعات مضر درباره یکدیگر را افشا کنند؛ درست بر عکس، شوهر ممکن است لازم باشد این کار را برای فسخ کردن ازدواج انجام دهد و زن نیز ممکن است برای فسخ ازدواج یا طلاق این کار را بکند. بسته به شرایط، قادر بودن بر آشکار کردن شواهدی درباره عیوب، ناکامیها و سوء رفتار شوهر ممکن است تنها راهی باشد که یک زن مسلمان برای خاتمه دادن به ازدواج در اختیار داشته باشند.[۴۶] در نتیجه، چنین می توان تصور کرد که چنین حکمی مانع از این می شود که زن بتواند در مقابل مخالفت شوهرش در برابر ممنوع دانستن شهادت زن درباره شواهد مرتبط، مانند بیماری یا عقیم بودن شوهر، به ازدواج خاتمه دهد. از آنجایی که این تمهید هیچ حق مهمی را برای زن متاهل قائل نیست، گنجانده شدن آن ممکن است به خاطر تلاشی باشد برای حاشیه فراهم کردن بر فهرست محدود حقوقی که در طرح اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی برای زنان ارائه شده است.

# اسلامیسازی در ایران و قانون اساسی ایران

قانون اساسی سال ۱۳۵۸ ایران به صراحت به زنان جایگاه شهروند درجه دوم نمی دهد و تمهیداتی را فراهم می کند که اگر آنها را به تنهایی ببینیم، ممکن است بیانگر این باشد که حقوق برابر زنان را تصویب می کند. بخشی از مقدمه قانون اساسی با عنوان «زنان و قانون اساسی» انقلاب را به عنون دلسوز حقوق زنان تصویر می کند و می گوید که پس از سرنگونی شاه، مردم هویت اصیل خود و حقوق انسانی شان را باز خواهند یافت و در

🖈 ۱۸۰

نتیجه، زنان «باید از افزایش قابل ملاحظه حقوق شان بهرهمند شوند.» [۴۷] اصل ۳.۱۴ شامل فهرستی از اهداف جمهوری اسلامی است: «تامین حقوق همه جانبه افراد از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و تساوی عموم در برابر قانون.» اصل ۲۱.۱ خواستار «ایجاد زمینههای مساعد برای رشد شخصیت زن و احیای حقوق مادی و معنوی او» است. می توان تمهیداتی از نوع بسیار متفاوتی را نیز دید که بسیار همنوا با طرحهای حقوق بشر اسلامی است که در اینجا بحث شدهاند. پیش تر متذکر شدیم که قانون اساسی ایران در اصلهای ۲۰ و ۲۱ می گوید که حقوق شهروندان مقید به معیارها و موازین اسلامی است و حقوق زن به طور خاص نیز مشمول همین تبصرهها هستند. پیامد منفی این تبصرهها باید تاکنون آشنا باشند.

آن بخش از دیباچه که درباره زنان و قانون اساسی است اشاره می کند که کار کرد زنان عمدتا زاییدن فرزندانی است که متعهد به ایدئولوژی رژیم باشند. بخشی از دیباچه می گوید:

خانواده واحد بنیادین جامعه و کانون اصلی رشد و تعالی انسان است و توافق عقیدتی و آرمانی در تشکیل خانواده که زمینهساز اصلی حرکت تکاملی و رشد یابنده انسان است اصل اساسی بوده و فراهم کردن امکانات جهت نیل به این مقصود از وظایف حکومت اسلامی است، زن در چنین برداشتی از واحد خانواده، از حالت (شی بودن) و یا (ابزار کار بودن) در خدمت اشاعه مصرفزدگی و استثمار، خارج شده و ضمن بازیافتن وظیفه خطیر و پر ارج مادری در پرورش انسانهای مکتبی پیشآهنگ و خود همرزم مردان در میدانهای فعال حیات است و در نتیجه پذیرای مسئولیتی خطیر تر و در دیدگاه اسلامی برخوردار از ارزش و کرامتی والاتر خواهد بود.

اگر به این عبارات در سیاق خودش نگاه کنیم، تاکید بر خانواده و نقش زنان در پرورش فرزندان اشارهای است به هدف بازگشت زنان ایرانی به نقش خانگی شان پس از دهههایی که در زمینه آموزش، اشتغال و حرفههای مختلف و خدمت دولتی پیشرفت کردهاند. این مضمون خانواده در اصل ۱۰ قانون اساسی در کنار این ادعا تکرار شده است که احکام اسلام و اخلاق باید بر آن حاکم باشد: «از آنجا که خانواده واحد بنیادی جامعه اسلامی است، همه قوانین و مقررات و برنامهریزیهای مربوط باید در جهت آسان کردن تشکیل خانواده، پاسداری از قداست آن و استواری روابط خانوادگی بر پایه حقوق و اخلاق اسلامی باشد.»

این که این ها به چه معنا بود در یکی از نخستین اقداماتی که آیتالله خمینی در بهمن ۱۳۵۷ انجام داد دیده می شود که لایحه حمایت از خانواده سال ۱۳۴۶ را که در سال ۱۳۵۴ اصلاح شده بود كنار گذاشت. لايحه حمايت از خانواده يكي از دو مورد اصلاحات پیشرو در قانون احوال شخصیه اسلامی بود که در خاورمیانه در نیمه آخر قرن بيستم اجرا شد (مورد ديگر قانون احوال شخصيه سال ١٩٥۶ تونس بود). اين لايحه شامل قوانینی بود که لازم می دانست همه اقدامات مربوط به طلاق در برابر دادگاه انجام شود (و در نتیجه حق شو هر برای طلاق فراقانونی با جاری کردن لفظ طلاق از میان می برد)؛ که به نحو مهمی زمینه های درخواست طلاق را برای زنان گسترش می داد؛ حضانت را بر حسب منافع فرزند اعطا می کرد (به جای این که حضانت را به طور خود کار پس از دو سالگی برآی پسران و پس از هفت سالگی برای دختران به پدر بدهد)؛ و مرد متاهل را ملزم می کرد که پیش از اختیار کردن همسر دوم اجازه دادگاه را بگیرد که تنها در صورتی داده می شد که می توانست دادگاه را متقاعد کند که استطاعت رفتار عادلانه با هر دو همسر را دارد.[۴۸] خمینی و سایر روحانیون با ادعای این که این اصلاحات ناقض احكام شريعت هستند، لايحه حمايت از خانواده را محكوم كردند. در مورد ديگري از آشکار شدن رویکرد آنها، نهاد ازدواج موقت را که نهادی اختصاصا مربوط به شیعه دوازده امامی بود ترویج دادند که بنا بر آن مرد میتواند به مدتی محدود از خدمات جنسی یک زن متمتع شود.[۴۹] این نهاد را فمینیستهای ایرانی به شدت محکوم کرده و آن را مایه انحطاط زنان می دانند و مسلمانان سنی آن را نوعی از روسپی گری می دانند. ممکن است تعجب کنیم که چطور فکر ارتقای نقش زنان در اصل ۱۰ با اصل ۲۸ سازگار است که در بخشی از آن آمده است که «هر کس حق دارد شغلی را که بدان مایل است و مخالف اسلام و مصالح عمومی و حقوق دیگران نیست بر گزیند.» برای فهم بهتر تمهیدات اصل ۱۰ و اصل ۲۸، مفید است که اسنادی را بررسی کنیم که نشان می دهد که ایران پسانقلابی سعی کرد که زنان را به نقش خانگیشان عقب براند. با محصور کردن زنان در وظایف مادری در اولین فرصت، رژیم مشوق ازدواج زودهنگام دختران با پایین آوردن سن ازدواج از ۱۸ سالگی به نه سالگی شد.[۵۰]البته، این که دختران در سن پایین ازدواج کنند به معنای محروم کردن بسیاری از آنها از ادامه تحصیل شان و آماده شدن برای شغل بوده و در نتیجه چشمانداز خود کفایی آنها را محدود می کرد.

در ادامه هدف در خانه نگه داشتن زنان، در سالهای پس از انقلاب، فرصتهای آموزشی زنان به شیوههای مختلفی محدود شدند، زنان از طیف زیادی از مشاغل مهم اخراج یا کنار گذاشته شدند و از اشتغال در رسانهها و صنایع سرگرمی کنار نهاده شدند

🏞 ۱۸۲

و زنان در عمل از جهان سیاست و دولت حذف شدند. زنان از تصدی شغل قضاوت در دادگاهها منع شدند - و به این ترتیب از نقش داشتن در حکم قانونی که خواستار تنزل مقام آنها بود کنار گذاشته شدند.[۵۱]

در تلاشی دیگر برای محدود کردن زنان به فضای خانه، رژیم سیاستهای شدید تولید نسل را در پیش گرفت. رژیم با سرخورده شدن به خاطر ناتوانیاش در رسیدگی به مشکل رشد سرسام آور جمعیت که در پی آن پدید آمد، این جریان را معکوس کردن و بسیاری از محدودیتها را برای مشارکت زنان در نیروی کار محدود کرد و با قوت در پی کنترل زاد و ولد رفت.[۵۲]

معیارهای اسلامی که درباره زنان ایرانی اعمال شده بود حق آنها را برای انتخاب نوع پوشش از میان برداشت. حاکمان روحانی ایران به شدت، البته به طرز ناهمسانی، مقررات پوشش اسلامی را الزام کردند که به ادعای آنها برای حفظ اخلاق ضروری بود. زنان تحت فشار قرار گرفتند که سر تا پا یا چادر بپوشند یا پوششی سیاه یا با رنگهای مرده داشته باشند و به خاطر تخلفهای جزیی از رعایت پوشش مزبور مجازاتهای جزایی سختی می دیدند. زنان ایران در برابر این وضعیت ایستادگی کردند و کوشیدند با پوششهای بازتر موی سر و وارد کردن تنوع رنگ در لباسشان، با ریسک دستگیر شدن و شلاق خوردن به خاطر مبارزه جوییشان، از این تحمیل بگریزند.[۵۳] رژیم که از مقاومت زنان در برابر مقررات حجاب عصبانی بود در سال ۱۳۷۵ مجازات تخلف را گسترش داد و حکم زندان و جریمه را نیز به مجازات زنانی افزود که به خاطر پوشش هیر اسلامی» دستگیر می شدند.[۵۴]

گشت ارشاد نیز به طور سیستماتیک به ارعاب و آزار زنان می پرداختند تا آنها را از ظاهر شدن در ملاء عام با مردانی که با آنها نسبتی ندارند دلسرد کنند. علاوه بر این، توانایی زنان برای ورزش کردن نیز با مقرراتی که حکم می کرد فعالیتهای ورزشی زنان در مکانهایی دور از نگاه مردان انجام شود، به شدت محدود شد و هنگام حضور در مکانهای عمومی زنان می بایست لباسهای گشاد پر دردسری می پوشیدند حتی در موقع شنا یا اسکی.

اما ایران با ایجاد این سیاستهای واکنشی مراقب نیز بود که تصویری مترقی تر در مجامع بین المللی ارائه کند. پس از سالها منع حضور زنان در بازیهای المپیک و فرستادن تیمهای تماما مرد، که از رژه رفتن در استادیومهای المپیک پشت سر زنان کشور میزبانی که پلاکاردهای نام ایران را حمل می کردند امتناع می کردند، ایران به چند زن ورزش کار اجازه داد که در بازیهای المپیک آتلانتا شرکت کنند. هر چند زنان ورزشکار ایران تنها

در مراسمی رقابت می کردند که می توانستند لباس اسلامی گشاد و پوشاننده به تن کنند، یک زن ایرانی با لباس سپید زیبایی که سر تا پای اش را پوشانده بود پرچم ایران را حمل کرد و جلوی آنها در استادیوم حرکت کرد. ایران اعلام کرد که هدف این نمایش این بوده است که «تبلیغات مسموم درباره جایگاه زنان در ایران را خنثی کنند.»[۵۵] یعنی همان وقتی که در داخل به سرکوب می پرداختند، روحانیون حاکم تصمیم گرفتند که احکام مقدس پوشش اسلامی را می توان به نحو مهمی در شرایطی که تحمیل پوشش کامل زنان مایه انتقاد و ریشخند بین المللی علیه ایران می شد، کنار بگذارند.

زیگ زاگ رفتن در سیاستهای مربوط به حقوق زنان در ایران در چند دهه پس از انقلاب نشان داده است که حتی دولتی تئو کراتیک می تواند تفسیرهای اش از احکام اسلام را در پاسخ به محاسبات سیاسی تغییر دهد. مثلا پس از این که احیای احکام پیشامدرن شریعت که تکالیف حمایتی شوهر را محدود می کرد، منجر به بیچارگی زنان بیوه شد، و باعث تحریک شدید افکار عمومی شد، دولت احکام اسلامی را کنار گذاشت و به زنان توانایی بیشتری داد که از شوهران سابقشان تقاضای حمایت کنند.[۵۶] این نشان داد که به رغم رویکردهای واکنشی، حداقل بعضی در این تئو کراسی به قدر کافی عمل گرا بودند که تطبیق احکام پیشامدرن را که در نظر بگیرند که باعث می شد تصویری عقب مانده یا بی تفاوت به نیازهای فقرا از رژیم بسازد.

ایران که بسیار از اعتماد به نفس درباره توجیهها و بهانههایش برای عدم همراهی با قانون بینالمللی فاصله داشت، اغلب نشان شرمندگی فراوانی به خاطر آشکار شدن نقشاش به عنوان ناقض حقوق زنان نشان داده است و رهبران ایران با استیصال ادلهای ارائه کردهاند و ادعا کردهاند که سیاستهای شان درباره حقوق زنان با قانون بینالملل سازگار است.[۵۷] حاکمان تئو کراتیک ایران به شدت از طالبان که ضد شیعی بودند، نفرت داشتند. ایران مشتاقانه از تفاوت میان سیاستهای نسبتا ملایماش در قبال زنان و سیاستهای به شدت عقبمانده طالبان در کشور همسایه شان افغانستان بهرهبرداری کرد. در سال ۱۳۷۵، آیتالله جنتی آشکارا طالبان را محکوم کرد: «چه چیزی بدتر از ارتکاب خشونت، تنگ نظری و محدود کردن حقوق زنان و وهن اسلام هست؟»[۵۸] در عین حال که سیاستهای عقبمانده طالبان را محکوم می کردند، رژیم هم چنان محدودیتهای اسلامی را بر زنان اعمال می کرد که ایدئولوژی واکنشی آن را نشان میداد. آیتالله خامنهای، فقیه حاکم بر ایران، زنان ایرانی را به خاطر استقبال از عقاید فمینیستی غربی ملامت کرد و اصرار داشت که این عقاید باعث بی بند و باری جنسی می شود و زنان ایرانی باید از «الگوی اسلامی» بر ایری جنسی تبعیت کنند.[۵۹]

♦ ۱۸۴ اسلام و حقوق بشر

نکته مهم این که پس از آن که مجلس ایران رأی به تصویب کنوانسیون زنان داد، تصویب پیشنهادی در ۲۱ مرداد ۱۳۸۲ به حکم شورای نگهبان رد شد و ادعا شد که این مصوبه هم مغایر با احکام اسلام است و هم مغایر با قانون اساسی. به این ترتیب، کوشش نمایندگان منتخب مردم ایران برای تصویب قانون حقوق بشر بینالملل زنان توسط روحانیون با استفاده از تمهیدات قانون اساسی که قائل به اولویت احکام اسلامی است خنثی شد و روشن کردند که تبصرههای اسلامی درباره حقوق زنان در قانون اساسی مانعی شدند و خواستار تغییر قانون اساسی شدند و ادعا کردند که شرایط قانون اساسی مانعی مهم بر سر راه بهبود حقوق زنان است.

دشمنی رژیم با حقوق بشری بین المللی زنان در تعقیب و محاکمه «مهرانگیز کار» خودش را نشان داد که به همراه همکار و کیل اش شیرین عبادی - که بعدا جایزه نوبل را گرفت - یکی از مدافعان بر جسته حقوق زنان است به شکلی که در قانون بین المللی آمده است. کار در سال ۱۳۷۹ بازداشت شد و در دادگاهی که مشخصهاش به طور طبیعی فقدان روند مناسب دادرسی بود متهم به اتهاماتی از قبیل نشر اکاذیب علیه رژیم، نفی احكام شريعت و نقض مقررات پوشش اسلامي ايران شد. او در نهايت در سال ١٣٨٠ محكوم شد.[۶۱] كار توانست اجازه خروج از ايران را به خاطر معالجه فورى سرطان بگیرد و تصمیم گرفت در تبعید باقی بماند و در خارج از کشور همچنان به نوشتن ادامه دهد و در آثارش گفت که جدایی دین از دولت شرط رسیدن زنان ایرانی به برابری است. [٤٢] تلافي جويي رژيم عليه كار شديد بود؛ وكيلي ناساز گاري ميان حقوقي كه احكام اسلامی ایران برای زنان قائل می شد و حقوق در قانون بین الملل آمده را آشکار کرده بود و این تهدیدی جدی از سوی رژیمی تلقی میشد که همزمان میخواست علیه زنان تبعیض روا دارد و هم این توهم را حفظ کند که سیاستهایاش درباره زنان مترقی است. سرکوب بی رحمانه ای که علیه کنش گران کمپین یک میلیون امضا در سال ۱۳۸۵ رخ داد نشانگر خشم حاکمان ایران بود که مجبور شده بودند با یک کمپین عظیم برآمده از متن مردم رو به رو شوند که هدفاش واژگون کردن قوانینی بود که برابری را از زنان سلب می کرد. در این کمیین، کنش گران حقوق زنان جویای آموزش دادن به مردم درباره قوانین تبعیض آمیز شده بودند و یک میلیون امضا از ایرانیان مختلف در عریضهای جمع آوری کردند که خواستار برابری زنان بود. رژیم تلاشهای آنان برای بسیج کردن حمایت عمومی برای مساوات زنان را جرمی بزرگ تلقی کرد و به دنبال خفه کردن این جنبش از طریق دستگیریها و زندانی کردن گسترده این کنشگران رفت.[۶۳]

جمهوری اسلامی در ادامه سیاستهای تنزل زنان به مقام درجه دوم، زنان را از نشستن در استادیومها برای تماشای برنامههای ورزشی منع کرده است. زنان ایرانی بارها این ممنوعیت را به چالش کشیدهاند. در نیمه اسفند سال ۱۳۸۴ دو حادثه نشانگر سر کوب بودند. در یکی، مأموران امنیتی به زور صدها تماشاگر زن را از استادیومی در تهران که در آن مشغول تماشای تورنمنت جام جهانی ژیمناستیک بودند بیرون کردند. در ماجرای دوم، دهها زن جوان که بلیط شرکت در مسابقه فوتبال بین ایران و کاستاریکا را گرفته بودند اجازه ورود به استادیوم آزادی تهران را پیدا نکردند. زنان پس از این که اجازه ورود به استادیوم را پیدا نکردند، تظاهراتی اعتراضی برگزار کردند که باعث شد مقامات تظاهر کنندگان را در صورت متفرق نشدن تهدید به دستگیری و فرستادن به زندان بدنام اوین کنند.[۶۴] «آفساید»، یک فیلم تاثیر گذار طنز در سال ۱۳۸۵، درباره دخترانی ساخته شد که نومیدانه می کوشیدند برای تماشای مسابقه تعیین کننده جام جهانی وارد استادیوم شوند. این فیلم که در ایران سانسور شد به کار گردانی کار گردان مشهور بین المللی «جعفر پناهی، ساخته شد و خارج از کشور توزیع شد. پناهی به خاطر ساختن این فیلم و فیلمهای دیگر که در چشم تئو کراتهای ایران براندازانه می آمد، در نهایت محکوم به شش سال زندان در آذر سال ۱۳۸۹ شد و به مدت بیست سال از کارگردانی، سناریونویسی، انجام مصاحبه و ترک ایران محروم شد.[۶۵]

پس از دههها محدود کردن خشونت آمیز فرصتهای زنان برای مشار کت در ورزش، وقتی در ژوئن سال ۲۰۱۱ فدراسیون بین المللی فوتبال، فیفا، مانع از شرکت تیم فوتبال زنان در مسابقات تعیین کننده المپیک به خاطر پوشیدن لباسی اسلامی شد که از مقررات صریح فیفا برای لباس ورزشکار تخطی کرده بود، رژیم واکنشی خشمگینانه نشان داد. فیفا تغییراتی اعمال کرد و اجازه پوشیدن روسری مخصوصی را داد که به زنان ورزش کار مسلمان اجازه شرکت می داد ولی ایران تیمی را فرستاد که کلاه به سر داشتند و این کلاهها پوشش مجاز برای سر نبودند. رییس جمهور احمدی نژاد به مقامات فیفا حمله کرد و آنها را «دیکتاتورها و استعمار گرانی خواند که می خواهند سبک زندگی شان را به بقیه تحمیل پوشش مناسب دستوری تئو کراسی را نداشتند، تنبیه می کرد، اعتراضهای احمدی نژاد پوشش مناسب دستوری تئو کراسی را نداشتند، تنبیه می کرد، اعتراضهای احمدی نژاد به استعمار گری غربی را تحمیل می کرد، برای ایران معنایی نداشت که اصرار داشته باشد به استعمار گری غربی را تحمیل می کرد، برای ایران معنایی نداشت که اصرار داشته باشد که تیم زناناش در مسابقات فیفا شرکت کنند و در این مسابقات باید با تیم بریتانیای کبیر هم بازی می کردند که خود یک قدرت استعماری تمام عیار بود. ناساز گاریهای شدید به می بازی می کردند که خود یک قدرت استعماری تمام عیار بود. ناساز گاریهای شدید به می به بازی می کردند که خود یک قدرت استعماری تمام عیار بود. ناساز گاریهای شدید

🖈 ۱۸۶

و سردر گمی در لفاظی های ایران با دشواری هایش برای حل جاه طلبی هایش برای این که به مثابه کشوری محترم با او برخورد شود که در فعالیت های بین المللی در کنار سایر کشورها شرکت می کند ارتباط دارد در حالی که در همان حال به مقرراتی واپس گرا چسبیده بود که حکم به فرودست بودن زنان و محدودیت های پوشش سختگیرانه می داد. در فروردین ۱۳۸۹، نشانه ای از عزم ایران برای به دست آوردن نقشی برجسته در زمینه حقوق بشر زنان در سازمان ملل رخ داد. ایران توانست حمایت آسیایی ها را برای تلاش اش برای پیوستن به کمیسیون تازه سازمان ملل درباره وضعیت زنان مهندسی کند. این کمیسیون مشهور به «زنان سازمان ملل» است، نهادی که قرار است استانداردهای برابری زنان را به پیش ببرد. پیداست که ایران به دنبال این نقش در سازمان ملل بود تا اهمیتاش را تقویت کند و در همان حال حمایت از حقوق بشر در صحنه داخلی را سرکوب کند. به خاطر مخالفت شدید، ایران نهایتا در رأی گیری برای کشورهای که قرار بود نماینده آسیا در کمیسیون باشند، در نوامبر ۲۰۱۰ باخت.[۶۷] اما جاه طلبی های ایران بود نماین که بازیگری در نهادهای سازمان ملل مرتبط با حقوق بشر زنان باشد هم چنان ادامه دارد که نشانی است از دورویی ای که جای اصرار پرخاش جویانه اش بر حق خاص بودن اسلامی اش به زیان حقوق بشر را گرفته است.

#### پيش نويس قانون اساسي الازهر

پیش نویس قانون اساسی الازهر ویژگیهایی دارد که مشابه با مواردی است که در قانون اساسی ایران یافت می شوند هر چند پیش نویس الازهر متنی بسیار کو تاه تر است. اصل V در مورد مقررات حاکم بر «جامعه اسلامی» می گوید که خانواده پایه اجتماع است و بنیانهای خانواده عبارتاند از دین و اخلاق، و اصل V می گوید که حفظ خانواده یک وظیفه دولتی است. همان طور که اشاره رفته است، «حفظ خانواده» عباراتی است اشاره ای که محافظه کاران مسلمان برای یاد کردن از نظامی از آن استفاده می کنند که مستلزم فرودست بودن زنان در برابر مردان و محدود شدن آنها به فضای خانه است.

در پیش نویس الازهر، اصل ۸ می گوید که دولت باید مشوق ازدواج زود هنگام باشد و فراهم کننده «اسبابی باشد که با تکیه بر آن زن بتواند از شوهرش اطاعت کند و مراقب فرزنداناش باشد و حفظ خانواده را نخستین وظیفه خود بداند.» این نشان می دهد که چقدر در این طرحها، دولت به عنوان مجری ارزشهای ادعایی سنتی قلمداد می شود آن هم در زمانی که تغییرات اجتماعی و اقتصاد خانواده سنتی را سست کردهاند. این نشان دهنده انز جار شیوخ الازهر از واقعیت فعلی مصر است که در آن زنان زیادی تحصیل

کردهاند و شغلهای تمام وقت دارند و به این وسیله استقلال به دست آوردهاند و از حصر خانه فرار کردهاند. قدرت امرار معاش زنان کنترلی را که شوهرانشان قبلا از آن به عنوان تنها نان آور برخوردار بودند سست کرده است که ساز گار با پیش فرضهای قانون خانواده اسلامی نیست. بنابراین، پیش نویس الازهر برنامههایی دولتی را در نظر می گیرد که هدفشان معکوس کردن این تغییرات است و اطمینان از این که زن به وظایفاش به عنوان مادر و کدبانو اولویت بدهد و به شوهرش احترام بگذارد.

علاوه بر تمهیدی که تضمینی عمومی درباره حق کار در اصل ۳۷ قانون اساسی الازهر ارائه می کند، تمهیدی مجزا در اصل ۳۸ وجود دارد که می گوید زنان حق کار کردن در محدوده احکام شریعت اسلامی را دارند. مهم است که در این زمینه هیچ تبصره اسلامیای بر حق کار کردن مردان اعمال نشده است – که بیانگر این نکته است که امکان ندارد که انتخاب شغل مرد مخالف اصول شریعت باشد. با جمع آوری سایر موارد می توان فرض کرد که زنان برای کار کردن به اجازه همسرشان نیاز دارند و تنها اجازه دارند شغلهای محدودی داشته باشند که برای زنان مناسباند و آنها را در مجاورت نامناسب با مردان قرار ندهند.

برجسته ترین تمهید پیش نویس قانون اساسی الازهر اصل ۱۴ است که در نسخه انگلیسی می گوید: «پوشیدن لباس پر زرق و برق ممنوع است و رعایت احساسات دیگران یک وظیفه است. دولت باید قانونی تصویب کند و تصمیماتی بگیر د برای حفظ احساسات مردم در برابر هرزگی بر اساس احکام شریعت اسلامی.» ترجمه انگلیسی اصل ۱۴ صادقانه به نظر نمی رسد. خواننده اصل ممکن است درنیابد که این منع پوشیدن لباس پر زرق و برق درخواستی از دولت است برای در پیش گرفتن راههایی برای وادار کردن زنان به یوشاندن خود در فضاهای عمومی و دلسرد کردن آنها از ترک خانههایشان یا معاشرت با مردانی خارج از حلقه خانواده. استفاده از اصطلاح «هرزگی» در این بستر گمراه کننده است چون این تصور را ایجاد می کند که نگرانی محدود کردن عیاشی به طور کلی است ولی در واقع فقط رفتار «بی شرمانه» زنان است که مورد نظر است. در نسخه عربی اصل ۱۴، کلمه معادل به آنچه «لباس پر زرق و برق» آمده است، عبارت «تبرج» است. این اشاره به دستور قرآنی در سوره ۳۳ آیه ۳۳ است که می گوید: «وَلاً تَبَرُّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليّة الأُولَىٰ.»[۶۸] اين آيه به اين شكل تفسير مي شود كه يعني زنان نبايد لباس گشوده و تحریک آمیز بیوشند و زینتهای شان را آشکار کنند و محافظه کاران اسلامی آن را به معنی حجاب سنگین و نداشتن هیچ نوع آرایشی برای زنان هنگامی که در معرض نگاه مردان خارج از خانواده قرار می گیرند تفسیر می کنند.[۶۹] گنجانده

❖ ۱۸۸ اسلام و حقوق بشر

شدن ممنوعیت «تبرج» زنان در تمهیدات بنیادین اولیه نسخه پیش نویس قانون اساسی الازهر ذهنیت نویسندگاناش، اولویتهای اجتماعی و رویکردشان را نسبت به حقوق زنان آشکار می کند.

در نسخه عربی اصل ۱۴، پس از ممنوعیت تبرج، سخنانی آمده است مبنی بر این که حفظ آبرو وظیفهای واجب است. این را می توان توجیهی برای حفظ مفهوم آبروی عربی دانست که به طور سنتی برای توجیه جداسازی و منزوی کردن زنان و تحمیل مجازاتهای خشن برای زنان (نه مردان) به خاطر شکستن تابوهای جنسی استفاده می شود.[۷۰] پیش نویس الازهر همچنین می گوید که دولت باید قوانینی صادر کند که مانع از تعرض به حس نجابت عمومی بر اساس احکام شریعت اسلام شود. بنا به تجربه، می توان فرض کرد که این قوانین ممکن است شامل مجازاتهایی برای زنان به خاطر خارج شدن از خانه بدون همراهی یک مرد و به خاطر نپوشیدن حجاب باشد.

#### اعلامیه قاهره و قانون پایه سعودی

چنان که ذکر آن رفت، اعلامیه قاهره به دقت تدوین شده است تا از ارائه تمهیداتی برای برابری حقوق زنان پرهیز شود - همان طور که از سندی که توسط عربستان سعودی تصویب شد انتظار می رود، که در آن تبعیض جنسیتی یک سیاست دولتی است. اصل ۶، با صورت بندی سیالی می گوید که زنان با مردان در «کرامت انسانی» برابرند و هیچ چیزی درباره برابری در حقوق نمی گوید. اما اصطلاح «حقوق» بعدا در همان اصل به کار رفته است و مقرر می دارد که یک زن «حق برخوردای از حقوق را دارد و همچنین وظایف و تكاليفي نيز دارد.» تكاليف نامعين رها شدهاند و تنها سه حق به اين شكل برشمرده شدهاند: حق زن برای داشتن شخصیتی حقوقی، مالکیت و مدیریت اموال اش، و حفظ نام و نسباش. دو مورد اول، در زمره بهبودهای مهم در زمینه حقوق زنان است که اسلام بیش از هزار سال پیش ارائه کرده است، ولی امروز چندان مهم نیستند، چون این حقوق حداقلي امروز مفروض تلقى مي شوند. «حق» سوم باعث پيشرفت موقعيت زنان در جوامع خاورمیانه نمی شود که در آنها زنان به طور سنتی نام خانوادگی شان را پس از ازدواج حفظ می کنند. اصل ۶ همچنین وظیفه پرداختن نفقه به زن را به مرد برای مراقبت از خانواده تحمیل می کند و در نتیجه رابطه زناشویی سنتی را استمرار می بخشد که در آن شوهر هم ارباب و هم نان آور خانواده تلقى مى شود و زن ملزم به اطاعت كردن از اوست. علاوه بر این، به نظر می رسد که اعلامیه قاهره استفاده از معیارهای اسلامی را مد نظر قرار می دهد تا آزادی تحرک زنان و اشتغال آنها را محدود کند. اصل ۱۲ می گوید که هر کسی حق دارد که در چارچوب شریعت، آزادی تحرک داشته باشد. اگر به احکام سنتی شریعت ارجاع داده می شد، این تمهید ظاهرا خنثی محدودیتهایی را برای تحرک زن در نظر می گرفت و مانع از این می شد که زنان جز با اجازه شوهران شان از خانه خارج شوند و تنها با همراهی مردی از خویشاوندان شان سفر کنند. هر چند اصل ۱۳ می گوید که زن و مرد حق دستمزد منصفانه برای کارشان بدون تبعیض دارند - که گامی مثبت است – محدود کردن زمینه هایی که در آن زنان اجازه کار دارند را ممنوع نمی کند. به جای آن، می گوید که هر کسی آزاد است که شغلی را انتخاب کند که برای او مناسب است و در «جهت منافع او و جامعه باشد» و فرد «نمی تواند به کاری فوق طاقت اش گماشته شود.» این شرایط به مقامات اجازه می دهند که زنان را از کار کردن به دلیل نامناسب بودن برخی کارها که فوق طاقت شان است بر کنار کنند یا منافع جامعه اقتضای بر کناری آنها را دارد. این تخطی از اصل ۲۳.۱ علامیه جهانی حقوق بشر است که تضمین می کند که هر کسی حق کار کردن دارد و می تواند آزادانه شغل اش را انتخاب کند. اصل ۲۳ اعلامیه قاهره می گوید که شریعت حق تصدی منصب عمومی را معین می کند که می تواند توسط محافظه کارانی استفاده شود که مخالف مشار کت زنان در دولت هستند.

اعلامیه قاهره هیچ تضمینی برای حق ازدواج همسر انتخابی فرد قایل نمی شود و در اصل ۵ تنها می گوید که حق ازدواج نباید «محدودیت هایی ناشی از نژاد، رنگ یا ملیت» داشته باشد و به این ترتیب احکام قدیمی شریعت را که مانع از ازدواج با نامسلمانان می شود را حفظ می کند. اما با یکی از معیارهای اعلامیه جهانی حقوق بشر در اصل ۱۶۰۱ فاصله دارد که تضمین می کند که هم مردان و هم زنان حق ازدواج بدون هیچ محدودیتی به خاطر دین را دارند.

قانون پایه سعودی هیچ تمهید مستقیمی ندارد که به حقوق زنان بپردازد. اما در اصل ۱۰ می گوید که دولت باید «در پی تقویت پیوندهای خانواده باشد» و حفظ «ارزشهای عربی و اسلامی» تمهیداتی در اصل ۹ آمده است که اعضای خانواده باید با عقیده اسلامی و اطاعت از خدا، پیامبر و صاحبان امر پرورش پیدا کنند – که صاحبان امر در این سیاق حاکمان قبیله سعودی هستند – و همچنین به قانون کشور احترام بگذارند و به آن عشق بورزند. اگر اینها را کنار هم بگذاریم، نشان می دهد که رژیم به توسل به ارزشهای اسلامی خانواده، سنت عربی و ملی گرایی سعودی متمسک می شود تا ساختار پدرسالارانه خانواده را حفظ کند و زنان را زیردست نگه دارد و محصور در خانههای شان. به عبارت دیگر، قانون پایه نظام آپاراتاید جنسیتی سعودی را تسهیل می کند. جای تعجب نیست که عربستان سعودی یکی از سه کشوری است که مایل به داشتن روابط کامل دیپلماتیک با

♦ ۱۹۰ اسلام و حقوق بشر

دولت طالبان در افغانستان بود، رژیمی که تقریبا همه کشورها از به رسمیت شناختن آن به خاطر نقض هولناک حقوق در آن و به ویژه آپارتاید جنسیتی امتناع کردند.[۷۱]

نکته تناقض آمیز این است که عربستان سعودی در سال ۲۰۰۰ کنوانسیون زنان را تصویب کرد البته با ملاحظاتی که نشان می داد نسخه احکام اسلامی سعودی بر کنوانسیون اولویت خواهد داشت و بیان می کرد که «در موارد تعارض میان هر یک از بندهای کنوانسیون و هنجاری قانون اسلامی، پادشاهی هیچ وظیفه ای برای رعایت بندهای متعارض کنوانسیون ندارد.» [۲۷] البته، احکام اسلامی که در عربستان سعودی جاری هستند زنان را در نظامی بسته از جداسازی جنسیتی و فرودست بودن محصور می کند که یکسره ناسازگار با برابری زنان است. چنان که کسانی که با ذهنیت رسمی سعودی آشنا باشند انتظار دارند، پس از تصویب کنوانسیون، قوانین واکنشی سعودی که وضعیت فرودست بودن زنان و حفظ کنترل مردسالارانه بر زندگی های شان را اجرا می کنند، هم چنان نافذ بودن زنان و حفظ کنترل مردسالارانه بر زندگی های شان را اجرا می کنند، هم چنان نافذ در شورای مشورتی بی خاصیت و طرحهایی برای اجازه دادن به زنان برای رأی دادن در انتخابات شهرداری سال ۲۰۰۵، نمونه هایی از حداقل گرایی سعودی است.

مانند ایران، عربستان سعودی تصمیم گرفته است سعی کند نقشی هم در نظام حقوق بشر سازمان ملل ایفا کند و ثروت عظیم و نفوذ سیاسیاش آن را قادر کرده است که مناصبی را به دست بیاورد که هیچ کشور با این کارنامه حقوق بشری واجد صلاحیت به دست آوردن آن در صورتی که انتخابات سازمان ملل مبتنی بر شایستگیهای نامزد باشد، نیست. عربستان سعودی که جایگاهی را در شورای حقوق بشر سازمان ملل به دست آورده و حفظ کرده است، بعدا با موفقیت کمپینی را انجام داد برای به دست آوردن کرسیای در هیأت زنان سازمان ملل و در ناباوری و نومیدی زنان مدافع حقوق بشر موقعیتی را پیدا کرد که می تواند در دستور کار سازمان ملل که بر زنان اثر می گذارد ذی نفذ د باشد. –

به عنوان بخشی از کمپیناش برای به دست آوردن نفوذ در نظام حقوق بشر سازمان ملل، عربستان سعودی تصمیم گرفت که ژست کشوری مدافع قانون حقوق بشر بینالمللی را بگیرد که به حقوق بشر زنان احترام می گذارد. گزارش سال ۲۰۰۷ عربستان سعودی به «کمیته کنوانسیون زنان» (CEDAW) متوسل به تصویر سازی های به شدت ناراست شد که حاوی ادعاهایی تکاندهنده بود مبنی بر این که قوانین و سیاستهای سعودی برابری حقوق زنان را تامین می کنند و به طور کامل در راستای «کمیسیون زنان» هستند.[۲۴] این گزارش، که استدلال آن بسیار از هم گسیخته بود و در آن عناصری از یکپار چهسازی های

جنسیتی دیده می شد در مقاطع مختلف پدیدار شد و طوری مطرح شد که گویی فقهای سعودی از پیشرفته ترین اصول فمینیسم اسلامی استقبال کرده اند. این واژگونه نمایی تکان دهنده از سوی کشوری بود که «گزارش شکاف جنسیتی جهانی مجموعه اقتصادی جهان در سال ۲۰۱۰» آن را در رتبه ۱۲۹ از ۱۳۴ قرار داده بود و تنها کشوری بود که رتبه اش در تواناسازی سیاسی زنان صفر بود. [۷۵] با توسل به این واژگونه نمایی های فاحش درباره نحوه رفتار با زنان سعودی، پادشاهی عربستان در عمل اتوریته اصول حقوق بشر برابری زنان و دفاع ناپذیری محض الگوهای ریشه دار سعودی را در سلب حقوق زنان حتی در زمینه ابتدایی ترین حقوق و آزادی ها قبول کرد.

عربستان سعودی به زحمت از ملاحظاتی که در کنوانسیون زنان هنگام تصویب آن در سال ۲۰۰۰ وارد کرده دفاع کرده است. در گفتو گوهایی در سال ۲۰۰۰ با کمیته کنوانسیون زنان، نمایندگان سعودی اصرار داشتند که این ملاحظات به این معنا نیستند که احکام اسلام در تعارض با کنوانسیون زنان هستند یا پادشاهی برای برقراری احکام اسلام تعهدات کمیسیون زنان را نقض خواهد کرد. نمایندگان سعودی که خود را در محاصره می دیدند، در نهایت متوسل به بهانههای افراطی برای گنجاندن ملاحظات شدند و ادعا کردند که این ملاحظات عمدتا به عنوان راهی احتیاطی علیه تفسیرهای احتمالی از کنوانسیون زنان در آینده بوده که ممکن است با قانون سعودی تضاد داشته باشد.[۷۶] این که رژیم سعودی احساس کرده مجبور است دفاعی ضعیف و مغلق از ملاحظات اش درباره کنوانسیون زنان ارائه کند نشانگر دشواریهایی است که در حال حاضر پیش روی دولتهایی است که در حال حاضر پیش روی دولتهایی است که در حال حاضر پیش روی دولتهایی است که در حال حاضر پیش دولت دولتهایی است که در حال حاضر پیش دولت دولتهایی است که در حال حاضر بیش دولت دولتهایی است که در حال حقوق بشر بین المللی زنان هستند.

گفتو گوی جالبی پس از این که کمیته کنوانسیون زنان مشاهده کرد که گزارش سعودی درباره ممنوعیت رانندگی زنان سکوت کرده است رخ داد. پاسخ سعودیها با بی صداقتی عجیبی این بود: «هیچ تمهید قانونی برای منع زنان از رانندگی و جود ندارد.»[۷۷] اگر کسی «تمهید قانونی» را به معنای حکم قانون بگیرد، این سخن ظاهرا درست است چون این منع اساسا منعی مرسوم بوده است که فتوایی که پس از رانندگی اعتراضی یک زن در سال ۱۹۹۰ در طی نخستین جنگ خلیج صادر شد آن را تقویت کرد. اما البته این انکار منجر به انحراف هیأت سعودی شد چون زنان سعودی که هنگام رانندگی بازداشت شده بودند در معرض دستگیری و تنبیه قرار داشتند و مشکل ادامه داشت به خاطر این که کنش گران حقوق زنان همچنان به منع رانندگی بیاحترامی می کردند.[۷۸]

💠 ۱۹۲

در گرماگرم روزهای بهار عربی سال ۲۰۱۱، زنان سعودی تصمیم گرفتند که در برابر منع رانندگی ایستادگی کنند. یکی از سازماندهندگان کمپین، «منال الشریف»، در مه ۲۰۱۱ بعد از به نمایش گذاشتن رانندگی اش به زندان افتاد و این تنبیه ظاهرا به این منظور طراحی شده بود که زنان دیگر را از مشارکت در اعتراض رانندگی گروهی که برای 70 گروئن 70 تدارک دیده شده بود بازدارد. او ۹ روز در زندان بود و تنها وقتی از زندان آزاد شد که اظهار ندامت کرد و توبهنامهای امضا کرد که کمپین را رها خواهد کرد. 70 روشن بود که در عمل مقامات سعودی هم چنان رانندگی زنان را عملی مجرمانه می دانستند – فارغ از بیانیههای به شدت گمراه کننده که به کمیته کنوانسیون زنان داده بودند. عدم صراحت در این مقطع نشانهای از یکی از ویژگیهای بنیادین طرحهای حقوق بشر اسلامی بود که مرتبا متوسل به طفره رفتن و حاشیه رفتن برای پنهان کردن کارهایی می شد که به منظور تسهیل سلب حقوق بشر بین المللی زنان طراحی شده بودند.

#### حقوق زنان در پاکستان

وضعیت به شدت پیچیده پاکستان توصیف ناپذیر است. هر چند پاکستان یکی از معدود کشورهای مسلمانی است که در آن یک زن به نخست وزیری رسیده است، جناحهای قدرت مند اسلام گرا پیوسته در تقلا هستند که محدودیت هایی بر حقوق زنان اعمال کنند و بسیاری از آنها از الگوی زیر سلطه آوردن زنان توسط طالبان دفاع می کنند. فمینیستهای مدعی پاکستان، از جمله و کلای برجسته حقوق بشری، «اسما جهانگیر» و «هنا گیلانی»، مردم را بسیج می کنند و به دادگاهها می روند تا پیشنهادهای اسلامی سازی بیشتر را خنثی کنند و احکام و روشهای تبعیض آمیز را به عقب بر گردانند. در عین حال، مقامات کارنامهای از روا دانستن تجاوز به عنف، تحمل حوادث فاحش خشونت خانگی، سوء استفاده از زنان در بازداشت، و مجازات نکردن متهمان قتل های ناموسی دارند. اما مهم است که توجه کنیم که بسیاری از حوادث بدنام خشونت علیه زنان در پاکستان هیچ ارتباطی با اسلام ندارند، و در عوض ریشه در رسوم محلی عقب مانده و ذهنیت هایی دارند که سرشار از سکسیزم بدوی است.

جای تعجب نیست که بحثهای داغی در بگیرد بر سر این که آیا پاکستان باید کنوانسیون زنان را تصویب کند یا نه. در نهایت سازشی صورت گرفت؛ گفته شد که تصویب این کنوانسیون در سال ۱۹۹۵ «منوط به ملاحظات قانون اساسی پاکستان» است. چون همان طور که پیش تر ذکر آن رفت، قانون اساسی از مسلمانان می خواست که بتوانند «بر حسب تعالیم و احکام اسلام زندگی کنند»، آن چه که در ظاهر ملاحظه «قانون اساسی»

دیده می شد، بالقوه معادل ملاحظات اسلامی بود که کشورهای مسلمان دیگر وارد کرده بودند.

دادگاه فدرال شریعت پاکستان، با عبوری حیرتانگیز از الگوی معمول استفاده از احکام اسلام برای محدود کردن حقوق و آزادی ها از زمان تاسیس برنامه اسلامی سازی پاکستان در سال ۲۰۰۶ در ابراز نظری، هم به منابع اسلامی و هم به قانون بین المللی مراجعه کرد و اعلام کرد که بند ۱۰ لایحه شهروندی پاکستان در سال ۱۹۵۱ علیه زنان تبعیض روا می دارد. [۸۰] مقررات شهروندی به یک زن خارجی اجازه می داد که با مردی پاکستانی از دواج کند تا شهروندی پاکستانی بگیرد ولی مرد خارجی نمی توانست با زن پاکستانی از دواج کند. وقتی این احکام به چالش گرفته شدند، دولت این موضع را گرفت که از سوی مردان کشورهای دیگر تهدیدی وجود دارد که از فرصت گرفتن شهروندی پاکستان از طریق از دواج سوءاستفاده می کنند، به خصوص آوارگان افغان و مهاجرانی غیرقانونی بنگالی و سایر کشورهای جنوب آسیا. دولت هشدار داد که اگر زنان بتوانند برای شوهرهای خارجی شان شهروندی بگیرند، این افراد نامطلوب ممکن است با زنان پاکستانی ازدواج کنند و پس از گرفتن شهروندی آنها را طلاق بدهند. [۸۱] دادگاه تحت تاثیر قرار نگرفت و درباره آن بند قانون گفت که:

تبعیض آمیز است و نافی مساوات جنسیتی و در تعارض با اصل ۲-الف (قطعنامه عینی) و ۲۵ (مساوات شهروندان) قانون اساسی است و همچنین مخالف با تعهدات بین المللی پاکستان و مهم تر از همه وهن قرآن کریم و سنت است.[۸۲]

از جمله دادگاه هم چنین ادعا کرد که «آخرین خطبه پیامبر اکرم اولین منشور حقوق بشری است که در آن انسانها برابر اعلام شدهاند.»[۸۳] یعنی در این اظهار نظر نامتعارف و پیشروی دادگاه، دادگاه شریعت راه متفاوتی را برای فکر کردن درباره اسلام و حقوق بشر ارائه کرد و منابع اسلامی را مدافع قانون بین الملل و قائل به برابری زنان دانست و به این ترتیب به پاکستانی ها یادآوری کرد که اسلام لازم نیست حکم به جایگاه فرودست زنان بدهد. اینجا از اسلام به عنوان ابزاری استفاده شده است تا قانون تبعیض آمیز سکولار را بی اعتبار کند. دادگاه از رییس جمهور خواست که قانون را ظرف شش ماه اصلاح کند. متاسفانه، پس از سالها، هنوز این تغییر در قانون رخ نداده است.[۸۴]

#### قانونهای اساسی جدید افغانستان و عراق

در پیشنویس اخیر ترین قانونهای اساسی افغانستان و عراق، فشارها برای اسلامیسازی با مطالباتی برای حفظ حقوق زنان مواجه شده است. در دوره پس از حمله، نفود مقامات

۱۹۴۰ اسلام و حقوق بشر

آمریکایی در هر دو کشور عامل تازهای را به مقاومت در برابر اسلامی سازی افزود. اما عناصر اسلامی در هر دو سند گنجانده شدند که می توانند برای محدود کردن حقوق زنان مورد بهره برداری قرار بگیرند.

در سالهای پر تلاطم و جنگ زده سالهای درست قبل از تصرف طالبان، جناحهای مختلف برای قدرت گرفتن در افغانستان رقابت می کردند. در طی این دوره، زنان گرفتار آدم ربایی، آوارگی، آزار، شکنجه، تجاوز و کشتار شدند. [۸۵] همه این ها تنها مقدمهای بر سر کوبهایی سخت تر و آزارهای گسترده تری بودند که توسط طالبان رخ دادند که موفق به گسترش سلطه خود بر بیشتر کشور در سال ۱۹۹۶ شدند. آنها مجریانی سرسخت را برای روایت واپس گرای شان از اخلاقیات اسلامی رها کردند تا مردم را با ارعاب به تسلیم بکشانند. طرفه آن که قانون پوشش اسلامی آنها به نسبت سایرین کمتر تبعیض آمیز بود چون مردان نیز مانند زنان ملزم به داشتن پوشش مصوب اسلامی بودند. زنان باید به طور کامل در پوشش برقع هنگام حضور در انظار عمومی پنهان می شدند و تحرک آنها به شدت محدود بود، چون اجازه نداشتند بدون همراهی یکی از مردان خویشاوندشان بیرون بروند. سیاستهای طالبان منجر به رژیمی از آپارتاید جنسیتی شد که مانع هر نوع تحصیل زنان و تقریبا همه نوع اشتغال خارج از خانه می شد و حتی دسترسی زنان به مراقبت بهداشتی را نیز مسدود می کرد. [۹۶]

مقامات طالبان که ظاهرا به خاطر همنوایی محکومیتهای بین المللی و امتناع بیشتر کشورها در به رسمیت شناختن رژیمشان ترکیه شده بودند منکر اتهام زیر پا گذاشتن حقوق بشر زنان شدند.[۸۷] انکار آنها ثابت کرد که اعتبار حقوق بشر به حدی رشد کرده است که حتی رژیمهایی که عقبافتاده ترین برنامههای اسلامی سازی را دارند احساس اجبار می کردند که این اتهامات نقض حقوق را از خود دور کنند.

زنان افغان با برنامه طالبان مبارزه می کردند و بسیج می شدند تا از مخالفان حمایت کنند.[۸۸] بسیاری سقوط طالبان را در سال ۲۰۱۱ و اتخاذ سیاستهای تازه توسط دولت را در دفاع از حقوق زنان جشن گرفتند. زنان سخت فشار آوردند تا حمایت از حقوق شان در قانون اساسی افغانستان در سال ۲۰۰۳ نوشته شود، ولی از روند دشوار تهیه پیش نویس تنها با پیروزی های محدودی بیرون آمدند؛ قانون اساسی مشخصه هایی دارد که هم نگران کننده اند و هم مثبت. این قانون در اصل ۳ می گوید که هیچ قانونی نباید از عقاید و اصول دین مقدس اسلام تخطی کند که می توان از آن برای منع قوانین پیشبرد حقوق زنان استفاده کرد. در عین حال، اصل ۲۲ می گوید که شهروندان چه زن و چه مرد حق مساوی و تکالیف مساوی در برابر قانون دارند که می تواند باعث ممنوعیت تبعیض علیه

زنان شود اگر «قانون» مزبور خود تبعیض آمیز نباشد. علاوه بر این، دولت پس از طالبان کنوانسیون زنان را در سال ۲۰۰۳ بدون تحمیل هیچ ملاحظه اسلامی تصویب کرد که گامی مثبت به نظر می رسد.

در عین حال، زنان افغان پس از حمله آمریکا مجبور به کنار آمدن با آشوب و خشونت شدند چون یک دولت مرکزی ضعیف ناکامانه می کوشید که بیرون از پایتخت کنترل را به دست بگیرد و بقایای طالبان را در کشور جنگ زده و از لحاظ اقتصادی به زانو در آمده ریشه کن کند.[۹۹] تا سال ۲۰۱۱، افغانستان در یک نظرسنجی خطرناک ترین کشور برای زنان رتبهبندی شد، حتی خطرناک تر از کنگو و سومالی.[۹۰] در این شرایط و عده از میان برداشتن تبعیض علیه زنان و بهبود زندگی آنها چیزی بیش از توهمی آرمان گرایانه نیست و لاف زدن درباره مأموریت آمریکا برای «نجات» زنان افغان تنها می تواند لفاظی دورویانه «فمینیسم استعماری جدید» باشد.[۹۱]

وضع در عراق نیز به طرز مشابهی آشوب زده بود. هر چند تاخت و تازهای استبداد صدام حسین بر همه عراقیها اثر گذاشته بود، زنان در دیکتاتوری او در مقایسه با خواهران شان در ایران و افغانستان وضع بهتری داشتند. نسخه اصلاح شده از احکام اسلامی در زمینه احوال شخصیه حاکم بود و بسیاری از فرصت ها به روی زنان باز بودند. حمله آمریکا سلطه حاکمیت بعثی صدام را ریشه کن کرد و نیروهای شیعی را که دیر زمانی تحت سر کوب بودند به قدرت رساند و وضعیت تازهای را ایجاد کرد که در آن افراطیون اسلام گرا می توانستند به زنان فشار بیاورند تا حجاب داشته باشند و به فضاهای خانگی عقب نشینی کنند. جناحهای مختلف شیعی و سنی و گروههای سکولار تر و کردها، سخت مبارزه می کردند ولی بی نتیجه و عاقبت به اهدافی متضاد دست یافتند. کردها، سخت مبارزه می کردند ولی بی نتیجه و عاقبت به اهدافی متضاد دست یافتند. را برای زنان ایجاد کرد که بسیاری احساس کردند که ناگزیر به حبس در خانههای شان را برای زنان ایجاد کرد که بسیاری احساس کردند که ناگزیر به حبس در خانههای شان

آمریکا آشکارا به تهیه کنندگان پیش نویس قانون اساسی عراق فشار می آورد تا ضمانتهای صریحی برای برابری زنان در قانون اساسی بگنجانند.[۹۲] (تا حدودی به خاطر فشارهای آمریکا، قانون دوران گذار عراق، در اصل ۱۲، قبلا تبعیض «بر مبنای جنسیت» را ممنوع کرده بود). اما تمهیداتی مبهم در قانون اساسی سال ۲۰۰۵ عراق حقوق زنان را در بو ته تردید قرار داد. اصل ۱۴ می گوید که همه عراقیها در برابر قانون بدون تبعیض بر اساس جنسیت، نژاد، قومیت، خاستگاه، رنگ، دین، عقیده، باور یا نظر یا جایگاه اقتصادی و سیاسی برابر هستند و اصل ۲۰ به شهروندان مرد و زن حقوق سیاسی جرابر هستند و اصل ۲۰ به شهروندان مرد و زن حقوق سیاسی

💠 ۱۹۶

از جمله حق رأی و تصدی منصب دولتی می دهد. در تمهیدات اصل ۲ تصویری دیگری ایجاد می شود که می گوید هیچ قانونی نباید در تعارض با احکام بلامنازع اسلام باشند و قانون اسلام یکی از منابع مهم قانون گذاری است. این تمهیدات راه را برای به کار بستن معیارهای اسلامی که در تضاد با حقوق زنان هستند باز می گذارد. علاوه بر این، اصل ۱۳۳ تمهیدی مبهم دارد که به عراقی ها اجازه می دهد در امور احوال شخصیه تابع قانون دینی باشند. این به مردان اجازه می دهد که از دادگاه بخواهند که فقه پیشامدرن اسلامی را با تمام مشخصههای مردسالارانهاش جاری کنند که نتیجهاش فمینیستهای عراقی را به دلهره می اندازد. با کنار هم نهادن اینها، این تمهیدات نشان می دهند که قانون اساسی جا را برای استفاده از احکام اسلام به بهای از دست رفتن حقوق زنان عراقی به ویژه در امور احوال شخصیه باز می گذارد.

### تاثير قالبوارهسازي سكس

کنوانسیون زنان می پذیرد که قالبوارهسازی سکس مانعی بر سر راه تحقق برابری کامل زنان است و از دولتها میخواهد که به رویکردها و روشهایی که از زنان به عنوان افرادی فرودست قالبوارههایی میسازد که آنها را از برخورداری از آزادیها در ردیف مردان محروم می کند، حمله کنند. اصل ۵ (الف) همه گروهها را ملزم می کند که «الگوهای اجتماعی و فرهنگی رفتاری مردان و زنان را با دید دست یافتن به از میان برداشتن تعصب و همه روشهای مرسوم و روشهای دیگری تغییر دهند که مبتنی بر فکر فرودست بودن یا فرادست بودن هر یک از جنسیتها باشد یا نقشهایی قالبواره برای مردان و زنان قائل می شود.»

اینجا هیچ دغدغهای نسبت به استعلا یا از میان برداشتن قالبوارهسازی سکس در طرحهای حقوق بشر اسلامی که در اینجا بررسی شدهاند نمی بینیم؛ درست بر عکس، این قالبوارهسازی ها بخشی محوری از این طرحهاست، حتی اگر گاهی فقط تلویحا وجود داشته باشند. این اعتقاد که مرد و زن طبیعتی ذاتا متفاوت دارند و به این ترتیب حقوق و تکالیفی متمایز دارند در ملاحظات رسمی برای کنوانسیون زنان (CEDAW) در چندین کشور مسلمان عنوان شده است که ترکیب از ارجاع به اسلام و فرضهایی است دال بر این که زنان و مردان نقشهای متفاوت و مکملی ایفا می کنند.[۹۳] به گفته مروجان تز مکمل بودن نقشها، هدف باید مساواتی باشد که تفاوت میان زن و مرد را به رسمیت می شناسد نه تفاوت میان حقوقی که این تفاوتها را نادیده بگیرد.

سلطان حسین تابنده آزادانه دیدگاههای قالبوارهساز خود درباره زنان را در جریان

توضیح این که چرا حقوق بشری که به زنان در اعلامیه جهانی حقوق بشر داده می شود با اسلام ناساز گارند، توضیح می دهد. زنان به گفته تابنده زودرنج و شتاب کار، دمدمی مزاج و بی احتیاط هستند. زنان عموما ساده لوح تر و زودباور تر از مردان هستند. میل جنسی زنان آنها را شکاری آسان برای چربزبانی های افراد شهوت پرست می کند. [۹۴] به نظر تابنده، زنان برای «آشپزی یا لباس شویی یا تهیه وسایل زندگانی» ساخته شده اند و مراقبت از فرزندان. در مقابل، مردان برای «کارها و امور شاقه پرزحمت مانند کشاورزی یا جنگ یا فعالیتهای شاقه زندگانی» ساخته شده اند. [۹۵] زنان در عقلی که برای «رسیدگی به مسائل بزرگ و مهم» لازم است نقصان دارند؛ آنها دستخوش خطا کردن می شوند و فاقد چشم انداز در ازمدت هستند. به این دلیل، به گفته او، زنان باید از سیاست دور بمانند. [۹۶] زنان نمی توانند بجنگند چون «ضعف قلبی» و ضعف جسمانی دارند و ممکن است بترسند و فرار کنند. [۹۶]

ابوالعلا مودودی موضع مشابهی دارد هر چند نه در آثارش درباره حقوق بشر. در کتاباش درباره «پرده»، او استدلال می کند که طبیعت مرد و زن را برای نقشهای متفاوتی طراحی کرده است، و قاعدگی، آبستنی و شیر دادن را ناتوانیهایی فلج کننده توصیف می کند.[۹۸] زنان به ادعای او برای زاییدن و پرورش فرزندان ساخته شدهاند. آنها لطیفاند و اغلب حساس، نرم، فرمانبر، تاثیرپذیر و ترسو. آنها استواری و اتوریته، «سرد مزاجی»، اراده قوی، توانایی داوریهای بی طرفانه و تعصب را ندارند.[۹۹] مردان خشن، سخت و پرخاشگر هستند که آنها را مناسب تصدی نقشهایی مثل سرداران لشکر، دولتمردان و مدیران می کند. لذا آموزش مردان باید به منظور تربیت آنها به شکلی باشد که حامی و مدافع خانواده باشند در حالی که زنان باید تربیت شوند برای پرورش فرزندان، مراقبت از امور خانه و تبدیل خانه به مکانی «شیرین، لطیف و صلح آمیز.»[۱۰۹] -

«آیتالله جواد باهنر»، روحانیای که موقتا پیش از ترورش متصدی نخستوزیری ایران بود، نیز نظرات مشابهی دارد. باهنر یکی از دستیاران نزدیک خمینی بود و تفکر او را می توان نماینده فکر روحانیون برجسته در رژیم خمینی دانست. در مقالهای درباره اسلام و حقوق زنان در مجلهای به زبان انگلیسی که در غرب توسط رژیم توزیع می شد، باهنر می گوید که مردان درشت تر و قوی تر هستند و مغزهای بزرگ تری دارند و بخش بزرگ تر مغزشان «به تفکر و مباحثه می پردازد.»[۱۰۱] بخش نسبتا بزرگ تر مغز کوچک تر زنان «مربوط به عواطف» است و زنان بیشتر از احساسات و عواطف عمیق لطیف برخوردارند که مناسب با مراقبت و نگهداری از کودک است. احساسات و عواطف زنان آنها را برای

🖈 ۱۹۸۸

پرداختن به امرار معاش نامناسب می کند که نیاز مند دوراندیشی، پشتکار، قدرت، تحمل، خونسردی، توانایی برنامه ریزی، سخت دلی، اغماض و خصایصی از این دست است که زنان فاقد آن هستند. مردان بنا به طبیعت طوری طراحی شده اند که با «تلاطمهای زندگی» سر و کار دارند تا در میدان نبرد بجنگند و امور دولت و جامعه را مدیریت کنند.[۱۰۲] یادداشتی در انتهای مقاله آماری از فرودستی جسمانی زنان ارائه می کند از جمله نظری که می گوید این است. «مغز مردان ۱۰۰ گرم سنگین تر از مغز زنان است.» باهنر شواهدش را این گونه خلاصه می کند و می گوید که «تفاوت در ساختار جسمانی در ظرفیتها و تواناییهای ذهنی دو جنس متجلی است.»[۱۰۳]

با وجود این روایت از نقصانها و ناتوانیهای زنان، باهنر در پی این توهم بود که اسلام رسمی ایران از حقوق زنان دفاع می کند و مدعی بود که «اسلام زن و مرد را تا جایی که به حقوق بشری اولیهشان مربوط است مساوی می داند.»[۱۰۴] هر چند باهنر، موارد متعددی از یکسان بودن تکالیف دینی و اخلاقی زن و مرد نقل می کند – هر دو باید نماز بخوانند، مومنان فرمان بردار باشند، امر به معروف و نهی از منکر کنند، نگاهشان را به زمین بدوزند و به خاطر گناهانشان عقوبت شوند – تنها دو حق را ذکر می کند که هر دو جنس در آن برابر هستند: «حق مالکیت و استفاده از اموال و حق ارث.»[۱۰۵] در مورد اخیر، او از یاد برده است که بگوید هر چند زنان حق ارث دارند، تنها نیمی از سهم مردان را در وضع مشابه می برند.

مطالعهای درباره قالبوارهسازیهای اخیر سکس در سال ۲۰۰۳ در گفتمان دینی ایران، نشان داده است که مفروضاش این است که مردان و زنان خصوصیاتی متضاد دارند. مردان از جمله منطقی و منظم توصیف می شوند و زنان سردرگم و فاقد نظم؛ مردان شجاعاند و زنان شکننده؛ مردان مستبد و مستقل اند، زنان فرمان بردار و نیاز مند حمایت؛ و مردان تحمل دشواری جسمانی را ندارد و زنان می توانند بدرفتاری جسمانی شوهران شان را تحمل کنند.[۱۰۶]

از آنجا که سنت فقهی اسلامی در فضاهای سنتی مردسالار پدید آمده است و به خاطر این که آثار اصیل و مرجع درباره وضعیت حقوقی زنان در اسلام انحصارا توسط مردان نوشته شدهاند، جای تعجب نیست که قالبوارهسازیهای مردان از زنان در آنها آمده است و اینها به عنوان بخشی از طرحهای حقوق بشر اسلامی حفظ شدهاند. در مقابل، در منابع اصیل اسلامی چیز زیادی می توان یافت که حامی این قالبوارهسازیهای باشد و علاوه بر این، هیچ چیز مشخصا اسلامی درباره ارزیابیهای منفعت جویانه شخصی و متعصبانه درباره و و قر گیهای ذاتی زنان نیز ارائه نمی کنند. در واقع، قالبوارهسازی

سکس که در سنت اسلامی دیده می شود شبیه قالب واره سازی هایی است که در سایر بسترهای فرهنگی و دینی دیده می شود. مثلا منع رانندگی زنان در عربستان سعودی که هم عنان با اصول اسلامی محافظه کارانه دیده می شود، همتایی تاریخی در آمریکا در اوایل قرن بیستم دارد که قالب واره سازی جنسی برای توجیه ممنوعیت رانندگی زنان به کار می رفت.[۱۰۷]

کلیسای کاتولیک تنها یکی از مذاهبی است که در آن قالبوارهسازی سکس در دفاع از دیدگاه روحانیون کلیسا ـ که همه مرد بودهاند – به کار رفته است مبنی بر این که زنان باید به خاطر حقارت «طبیعی»شان زیر دست مرد باشند. در میان ویژگیهایی که آباء کلیسا به زنان نسبت میدهند، دمدمیمزاجی، کم عمق بودن، وراجی، ضعف، کندی فهم، و بی ثباتی ذهن است.[۱۰۸] «سنت آگوستین» مدعی بود که در مقایسه با مردان، زنان عقل کمی دارند.[۱۰۹] در کتابی در سال ۱۹۶۶ که تدوین شده بود تا زنان کاتولیک را متقاعد کند که به خاطر جنسیتشان، «تمام روانشناسی آنها مبتنی بر گرایش ازلیشان به عشق ورزیدن است»، دو کشیش مدعی شدند که مغز یک زن «معمولا سبک تر و ساده تر از مغز مرد است.»[۱۱۰]

(پاپ پیوس دوازدهم) که برای جمعی از زنان در سال ۱۹۴۵ سخن می گفت، «حساسیت و لطافت احساس خاص زنان» را وصف کرد «که ممکن است او را به سوی عواطف بکشانند و در نتیجه روشنی و وسعت دیدگاهاش را مخدوش کنند که می تواند برای بررسی آرام عواقب آینده مضر باشد.»[۱۱۱] او مدعی بود که زنان به خاطر خصوصیات شان مناسب و ظایفی در زندگی هستند که نیازمند «مهارت، احساسات لطیف و غریزه مادری هستند تا صلابت مدیریت.»[۱۲۱]

یکی از فمینیستهای مهم و منتقد عقاید کاتولیک اشاره کرده است که قالبوارهسازیهای سکس که مردان در سلسله مراتب کلیسا به آن قائل هستند ارتباط تنگاتنگی با تعالیم کاتولیک پیدا کرد که خواهان فرودستی زنان شده است: «نفس رهایی زنان که ثابت کرد زنان به طور طبیعی ناقص نیستند از آنها به نام نقصانی که ادعا می شد طبیعی و خداداده است دریغ می شد.»[۱۳]

همین پیش فرضها را درباره خصوصیتهای ذاتی زنان هم در سنت اسلامی و هم در سنت مسیحی می توان دید. پرسشی که باقی می ماند این است که آیا قالب واره سازی های سکس که مقارن با عقیده دینی هستند در واقع متکی به منابع اصیل هستند یا صرفا برداشت از تعالیم دینی توسط مفسران مرد با تعصبات مردسالارانه هستند.

🏞 ۲۰۰

#### خلاصه

برابری ندادن به زنان در حقوق به نظر میرسد که یکی از راههای طرحهای حقوق بشر اسلامی برای طفره رفتن شورمندانه از قانون حقوق بشر بین الملل است. قصد فراهم كردن احكام تبعيض آميز تحت شرايط مبهم اسلامي كه برحقوق زنان اعمال شده، ينهان می شو د که ممکن است برای ناظری که سر سری می نگر دبی ضر ربه نظر بر سند، ولی بسته به این که چگونه تعبیر شوند، این قابلیت را دارند که حقوق زنان را ملغی کنند. پس از ناآرامی های بهار عربی، شماری از کشورها در گیر صورتبندی تمهیدات حقوق بشری در قانونهای اساسی شان بودهاند. با رشد پرشور نیروهای سیاسی اسلام گرا، این امکان کاملا و جو د دار د که زنانی که در کنار مردان در مبارزات خطرناک جنگیدهاند و ابثار كردهاند تا ديكتاتوريها را شكست بدهند، به بسيج شدن مجبور شوند تا با يروژههايي مبارزه كنند كه هدفشان محدود كردن حقوق آنها ذيل عنوان برقراري احكام اسلام است. آنها با دانستن این که چطور شرایط اسلامی برای حقوق بشر در متونی مانند قانون اساسی ایران با تلاشهای رسمی برای تنزل زنان به مقام درجه دوم مرتبط هستند، از لوازم و پیامدهای تمهیدات قانون اساسی که به حفظ احکام اسلام اولویت می دهند آگاه خواهند شد. مایه هشیاری است که ببینیم پس از دهها کمپین برای تامین برابری، زنان در خاورمیانه هنوز دلیل برای نگرانی دارند که میادا شاهد تکرار از دست رفتن آزادیهایی شوند که زنان ایرانی پس از انقلابی تحمل کردند که بسیاری امید داشتند طلیعه عصر تازهای از آزادی باشد.

# ويسال ويهين

# طرحهای حقوق بشر اسلامی و اقلیتهای دینی

#### پیشینه تاریخی مسائل پیش روی اقلیتهای دینی

مسأله حقوق اقلیتهای غیرمسلمان در خاورمیانه پیشینه تاریخی خاصی دارد که بر هر بحث یک ناظر غربی سایه می اندازد. ارزیابیهای انتقادی از برخورد تبعیض آمیز با غیرمسلمانان بسیاری اوقات در ذهن مردم با پی گرفتن اهداف امپریالیستی یا نوامپریالیستی غربی مرتبط است. پروژههای بازسازی آمریکا پس از حمله به افغانستان و عراق، که شامل پشتیبانی از حفظ اقلیتهای دینی و آزادی دینی بود، بسیاری اوقات این ارتباط را تقویت می کنند. جنبههایی از پیشینه تاریخی ماجرا اینجا به اختصار آمده است تا تمایزی حاصل شود میان دوره اوج امپریالیسم اروپایی که در آن راهبردهایی کلان در پی گسترش سلطه بر خاورمیانه از طریق بهرهبرداری از مسأله رفتار با اقلیتهای غیر مسلمان بود، و درخواستهای امروزه سازمانهای غیردولتی بین المللی و سایر ناظران مستقل برای کاربرد یک دست و مساوی قانون حقوق بشر بین المللی. موارد اخیر معنای متفاوتی دارند – یا باید داشته باشند. این انتقادها از بدرفتاری با اقلیتهای دینی را می توان با استفاده گزینشی و منفعت جویانه از حقوق بشر توسط دولتهای غربی برای توجیه مداخلاتشان در خاورمیانه مقایسه کرد.

🏞 ۲۰۲

جایگاه غیر مسلمانان را در خاورمیانه، قرنها قانون شریعت معین می کرد که منزلتی فرودست به آنها می داد. در قرن نوزدهم، قدرتهای اروپایی با جاه طلبی های امپریالیستی برای پیشبرد حقوق غیر مسلمانان مداخله می کردند و این مدعیات را تقویت می کردند که به غیر مسلمانان به مثابه بهانه ای برای مداخله در سیاست خاورمیانه، ستم می شود. سلاطین عثمانی در پاسخ به فشارهای اروپاییان قوانین خاصی را در سال ۱۸۵۹ و ضع کردند که رسما به رعایای عثمانی غیر مسلمان شان جایگاهی برابر می داد.[۱]

وقتی اروپاییان بر بیشتر خاورمیانه تسلط پیدا کردند، ناگزیر از اقلیتهای غیر مسلمانان جانبداری کردند و نیاز به حفاظت از غیر مسلمانان در برابر ستم اکثریت مسلمان را به عنوان منطق حکمرانی شان بیان کردند.[۲] تحول مهمی که اتفاق افتاد این بود که بریتانیای کبیر از قیمومیتاش بر فلسطین برای پشتیبانی از ایجاد سرزمینی یهودی استفاده کرد.[۳] وقتی مسلمانان خاورمیانهای آرزوهای خود را برای برخورداری از حق تعیین سرنوشت نشان دادند، اروپاییان با آن همدلی نشان ندادند و بیان نگرانی شان برای غیر مسلمانان به طور طبیعی هم عنان با معیارهای دوگانه دیده شد. فعالیتهای تبشیری مسیحی در خاورمیانه که هنگام تسلط اروپاییان بر منطقه رونقی یافته بود، نشان داد که توطئهای برای وارد کردن مسلمان به مدار اروپایی از طریق تغییر کیش آنها به مسیحیت در جریان است.

در نهایت، کشورهای خاورمیانه از سلطه اروپاییان رها شدند و عمدتا در دوره جنگ جهانی دوم استقلال یافتند. هر چند بسیاری از اعضای اقلیتهای غیر مسلمان از کشورهای تازه استقلال یافته مهاجرت کردند، بعضی از جوامع مسیحی قدیمی مصر و هلال حاصل خیز عمدتا دست نخورده باقی ماندند. روی هم رفته، نسبت غیر مسلمانان در خاورمیانه کاهش یافت و نتیجهاش جمعیتی تقلیل یافته شد که امروز متاثر از احکام «شریعت» هستند که بر رفتار با غیر مسلمانان حاکمیت دارد.

وقایع پس از جنگ جهانی دوم، به ویژه حمایت قوی غربیان از اسراییل، بیشتر باعث بغرنج تر شدن بیزاری و بدبینی مسلمانان نسبت به سیاست غربی ها در خصوص رفتار با اقلیت های غیر مسلمان شد. مسلمانان از این که بریتانیای کبیر و فرانسه حق تعیین سرنوشت جمعیت فلسطینی بومی را نادیده گرفتند تا اهداف سیاسی جامعه یهودی را که دیرزمانی تحت تعقیب و آزار مسیحیان اروپایی بودند تسهیل کنند، سخت بر آشفته شدند. حق تعیین سرنوشت فلسطینیان در سیاستهای حقوق بشر در منطقه تبدیل به نگرانی محوری شد که در متن اعلامیه سال ۱۹۹۹ کازابلانکا که توسط نخستین همایش بینالمللی جنبش حقوق بشر عرب اتخاذ شد خود را نشان می دهد:

این همایش حمایت کامل خود را از حق تعیین سرنوشت مردم فلسطینی اعلام می کند... حقوق مردم فلسطینی معیاری مناسبی برای سنجش یکپارچگی مواضع بین المللی در قبال صلح عادلانه و حقوق بشر است. جنبش حقوق بشر عربی از این معیار در رابطهاش با سازمانها و فعالان بین المللی استفاده خواهد کرد.[۴]

حمایت مستمر آمریکا از حقوق بشر اقلیتهای دینی معمولا با حمایت آمریکا از اسراییل مرتبط تلقی می شود آن هم در بستری که بی تفاوتی آمریکا به معضل فلسطینی ها زمینه ساز خشم است. به این ترتیب، بسیاری در منطقه، اقلیتهای دینی را پیاده نظام راهبرد ریشخند گرانه آمریکا برای دستیابی به سلطه بر خاورمیانه می بینند که یکی از جنبه هایش کنار گذاشتن احکام اسلامی است.[۵]

مسلمانان اغلب هر بحثی درباره جایگاه غیر مسلمان در خاورمیانه را مرتبط به این پیشینه تاریخی خاص می بینند. بی تفاوتی سنگ دلانه غربی ها در قبال سرنوشت مسلمانان در طی تجزیه یو گسلاوی به انزجار مسلمانان دامن زده است. مسلمانان از مشاهده بی تفاوتی اروپا هنگامی که صربها جمعیت مسلمانان بوسنی را نابود می کردند، عصبانی بودند. با این پیشینه، شکایتهای غربی ها درباره رفتار با اقلیتهای غیر مسلمان در خاورمیانه طعنه گرانه دیده می شود.

اقدامات سیاسی اخیر آمریکا، از جمله تصویب لایحه بینالمللی آزادی دینی سال ۱۹۹۸ و تاسیس کمیسیون آمریکایی آزادی بینالمللی دین (USCIRF) که مسئولیت رسیدگی به آزادی دینی در سراسر جهان را دارد، نیز باعث دامن زدن به این تمایل شده است که این ارزیابیهای انتقادی هم عنان با طرحهای نوامپریالیستی دیده شوند. [۶] این کمیسیون سالانه گزارشی را درباره آزادی بینالمللی دینی مفصل درباره آزادی به صورت آنلاین در دسترس است. گزارشهای سالانه اطلاعاتی مفصل درباره آزادی دینی و اقلیتهای دینی در کشورهای اطراف جهان منتشر می کند، و بخشهایی مربوط به خاورمیانه را می توان نقل کرد، که بحثهای مختصری را که در اینجا ارائه شدهاند تقو ت می کند.

این برنامههای آمریکایی حاصل دغدغه آزادی دین به طور مجرد نیست؛ بلکه نتیجه ائتلافی است از سیاست مداران و لابی گرانی که ظاهرا خواستار به دست آوردن حمایت مسیحیان اوانجلیست هستند. هر چند دامنه این قانون گذاری بعدا گسترش پیدا کرد و

<sup>1.</sup> US Commission on International Religious Freedom

<sup>2.</sup> Report on International Religious Freedom

🖈 ۲۰۴

شامل اقلیتهایی چون بهاییان و بوداییان شود – و ظاهرا هدف پرهیز از اتهام تعصب فرقه گرایانه بود – تمرکز اصلی بر کمک کردن به مسیحیان و گروندگان به مسیحیت بود. [۷] تحت لایحه بین المللی آزادی دینی، نقض حقوق اقلیتهای دینی می تواند باعث وضع تحریمهای آمریکا علیه کشورهای متخلف شود. افرادی که خاورمیانه را می شناسند و حقیقتا نگران رفاه مسیحیان تحت آزار و سایر اقلیتهای دینی در خاورمیانه هستند، دریافتند که هم عنان شدن خواست بهبود جایگاه اقلیتهای دینی با مداخلات پر خاشگرانه ی آمریکا به نیابت از آنها تنها به تمایل مسلمانان دامن می زند که اقلیتهای دینی را پیاده نظام منافع غربی بینند.

با این پیشینه، می توان درک کرد که وقتی حقوق داده شده به غیر مسلمانان را در طرحهای حقوق بشر اسلامی ارزیابی می کنیم، باید با مسائلی دست و پنجه نرم کنیم که توسط سیاستها و رفتار آمریکا سیاستزده شدهاند، هر چند تحلیل بی طرفانه با استفاده از قوانین حقوق بشر بین المللی در این دسته جای نمی گیر د. امروزه، قوانین رفتار با اقلیتهای دینی نه تنها برای افرادی که به گفته خودشان غیر مسلمان هستند بلکه برای افرادی که در داخل جوامع مسلمان زندگی می کنند و ممکن است به خاطر گرایشات فرقهایشان از تبعیض و تعصب رنج ببرند، موضوعیت دارد. در این رابطه، تمایل به تلقی اسلام به مثابه ایدئولوژی حکومت بسیاری اوقات باعث وخیمتر شدن عدم تحمل عقاید مسلمانان معترض شده و عواقب شومی برای اقلیتهای دینی مسلمان داشته است. اعضای اقلیت سنتی عراق این نکته را هنگامی خوب درک کردند که شاهد سر بر آوردن روحانیون شیعه پس از سرنگونی رژیم سکولار بعثی صدام و جابجایی نخبگان سنی حاکم بودند؛ در دوره صدام شیعیان را وحشیانه آزار داده بودند. سنیها در طی روند تدوین قانون اساسی سرسختانه با برنامههای اکثریت شیعه برای گنجاندن نقش محوری تشیع و روحانیون شیعه در قانون اساسی جدید مبارزه کردند. آنها فقط کافی بود که به رفتار تبعیض آمیز با سنی ها در کشور همسایه شان ایران نگاه کنند تا به یاد بیاورند که ترکیب اسلامی سازی با حاكميت روحانيون شيعه چطور با سركوب اقليت سنى نسبت دارد. در همين حين، تنشهای فرقهای در عراق در نتیجه خشونتها و ضد خشونتهای مرگ بار میان جوامع سنی و شیعه به نقطه جوش خود رسیده بود. این وضعیت مشابه تجربه یاکستان در دوره اسلامی سازی بود با این تفاوت که در مورد افغانستان شیعیان در اقلیت بودند و آنها بودند که آماج بدترین تعرضها و آزارها با قوت گرفتن اسلامی سازی بودند. با توجه به این واقعیت که حقوق اقلیت برای اعضای مذاهب مسلمان اهمیتی رو به رشد دارند، اکنون وقت این است که دیگر به طور خود کار هر نقدی از احکام «شریعت» را که بر اقلیتهای دینی اثر می گذارند، مترادف با اهداف نوامپریالیستی و تلاش برای تامین امتیازهایی برای غیر مسلمانان ندانیم.

#### معیارهای بین المللی در منع تبعیض دینی

تحت قوانین بین المللی حقوق بشر، تبعیض بر مبنای دین مجاز نیست. این اصل در ماده ۲ اعلامیه جهانی حقوق بشر و ماده ۲ و ۲۶ معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) گنجانده شده است. اعلامیه حذف تمام صورتهای عدم تحمل و تبعیض بر مبنای دین یا عقیده ، که توسط شورای عمومی سازمان ملل در ۲۵ نوامبر ۱۹۸۱ اعلام شد، این اصل را در ماده ۲ مورد تایید قرار داد و در ماده ۲۰ در بسط آن، تبعیض ناروا را به این صورت تعریف کرد: «هر گونه تمایز، محرومیت، محدودید یا رجحانی که مبتنی بر دین یا عقیده باشد و هدفاش یا تأثیرش خنثی کردن یا ناقص کردن به رسمیت شناختن حقوق بشر یا آزادیهای اساسی بر مبنایی برابر، برخورداری از آنها یا اعمال آنها باشد.» مواسس دین انجام دهند. ماده ۲۰۲۱ ز دولتها می خواهد که گامهای مؤثری برای از میان برداشتن الگوهای تبعیض و حذف تعصب دینی بردارند: «همه دولتها هر گونه تلاشی برداشتن الگوهای تبعیض و حذف تعصب دینی بردارند: «همه دولتها هر گونه تلاشی مرا انجام خواهند داد تا قوانینی را جاری یا در هر موردی که لازم باشد ملغی کنند تا مانع هر گونه تبعیضی از این دست باشد و همه اقدامات مناسب را انجام دهند تا با عدم تحمل بر مبنای دین یا عقیده در این زمینه مبارزه کنند.»

### احكام شريعت و حقوق غير مسلمانان

احکام پیشامدرن شریعت که بر جایگاه غیر مسلمانان اثر می گذارند توسط فقیهانی مسلمان در دوره ای اولیه از تاریخ جامعه مسلمان صورتبندی شده اند و منعکس کننده شرایط آن دوره هستند. جامعه نوپای آن زمان، جامعه ضعیف و زیر هجوم بود و با کار دشوار جذب جوامع غیر مسلمان در قلمروهایی دست به گریبان بود که تازه تسخیر کرده بودند و در عین حال با تهدیدهای نظامی دشمنان غیر مسلمان نیز رو به رو بودند. [۸] جهاد، یا جنگ مقدس مسلمانان، هم برای گسترش قلمروهای زیر تسلط مسلمانان بود و هم برای نشر دین اسلام. [۹] بر خلاف تصویر غربیان از کشورگشایان مسلمان که مردم مغلوب را مختار به گرویدن به اسلام یا تن به تیغ سپردن نشان می دهد، مسیحیان و یهودیان مغلوب، که اهل کتاب شناخته می شوند، اجازه داشتند که بر باور و عقیده خود باقی بمانند. در اسلام، این ادیان مبتنی بر وحی الهی پیشین تلقی می شدند که نهایت این

💠 ۲۰۶

پیامها در وحی واپسین خدا به حضرت محمد دیده می شد.

هر چند عقاید پیشامدرن «جهاد» هم چنان بخشی از میراث فرهنگی اسلامی هستند و «جهاد» را می توان در بسترهای مختلف نظامی و سیاسی توسط رهبران معاصر اعلام کرد – درست همان طور که «صلیب» را رهبران کشورهای غربی در دوره جنگ یا در گیری علم می کردند – دولتهای کشورهای مسلمان اذعان دارند که تحت قوانین بین المللی نمی توانند پای عقاید دینی را برای توجیه کردن حملات نظامی شان برای تسخیر جهان غیر مسلمان به میان بکشند. در عمل، بسیاری از عقاید پیشامدرن مربوط به جهاد و رفتار با غیر مسلمان کنار گذاشته شده اند و در شرایط معاصر زمان پریشانه دیده می شوند: جامعه مسلمان اکنون بیش از یک میلیارد مومن دارد و وجودش دیگر دستخوش تهدید و خطر نیست.[۱۰] البته، تندروهای اسلام گرایی که به دنبال بسیج کردن مسلمانان هستند برای چیزی که به گفته آنها نبرد دوران ساز علیه غرب است، ممکن است آزادانه متوسل به ایده جهاد شوند ولی الگویی که تندروها و افراطیون به کار می گیرند در اینجا دغدغهی ما نیست.

بعضی از احکام شریعت برای وضعیت و جایگاه غیر مسلمانان امروزه هم موضوعیت دارند. در کشورگشایی های اولیه اسلامی، حاکمان مسلمان مجبور بودند درباره نحوه رفتار با مسیحیان و یهودیانی که بر عقیده کهن خویش اصرار می ورزیدند تصمیمی بگیرند.[۱۱] به یهودیان و مسیحیان که تحت حکمرانی مسلمانان بودند جایگاه ذمی داده می شد یعنی در ازای تسلیمشان به حاکمیت مسلمانان و پذیرش شرایط آن، آنها را تحمل می کردند.[۱۲] اهل ذمه باید مالیات مخصوصی را پرداخت می کردند که مشهور به «جزیه» بود و ذمیان از خدمت در سپاه معاف بودند چون به عنوان غیر مسلمان نمی شد از آنها انتظار داشت در نبردهایی برای اسلام بجنگند. بسته به نظر فقیهان، ذمیان یا به طور کل از خدمت در دولت کنار گذاشته می شدند یا از تصدی مناصب عالی دولتی محروم می شدند. «ذمیان» به طور کلی مشمول احکام «شریعت» بودند، ولی اجازه داشتند که از احکام شخصیه خود مگر در مواردی که پای افرادی از دین دیگری در میان بود، تبعیت

علی رغم تبعیضها و بروز بدرفتاری با غیر مسلمانان، انصاف آن است که بگوییم حاکمان مسلمان، وقتی با معیارهای امروزه آنها را می سنجیم، به طور عمومی مدارا و انسانیت بسیار فراوان تری در رفتارشان با اقلیتهای دینی نشان می دادند تا حاکمان اروپایی با اقلیتها. [۱۳] به طور خاص، رفتار با اقلیت یهودی در جوامع مسلمان رفتاری منصفانه و روشن اندیشانه است وقتی با کارنامه تیره تعقیب و آزار یهودیان طی قرنها از

سوی مسیحیان اروپایی مقایسه می شود.[۱۴]

با سر برآوردن ملی گرایی سکولار در جهان مسلمان در قرن نوزدهم، به نظر میرسید که اهمیت تمایز میان مسلمانان و غیر مسلمان محکوم به زوال است.[1۵] هر چند ممنوعیتهای شرعی در خصوص ازدواجهای مختلط هم چنان ادامه داشت و بیشتر کشورهای مسلمان قانونا لازم می شمردند که رییس دولت مسلمان باشد، با پذیرفته شدن مفاهیم مدرن شهروندی ملی، از بسیاری جهات غیر مسلمانان وضعیت و جایگاه شهروند کشور را هم پایه مسلمانان پیدا کردند.

اکنون با جوشش ملی گرایی سکولار و رشد نفوذ اسلام به مثابه یک ایدئولوژی سیاسی، مسائل پیرامون جایگاه غیر مسلمانان، که حل شده به نظر می رسیدند، اخیرا از نو باز شدهاند. بعضی از مروجان اسلامی سازی آشکارا خواستار برقراری دوباره احکام جایگاه ذمی در جوامع معاصر خاورمیانه شدهاند. در مصر، قدرت گرفتن احزاب سیاسی اسلام گرا در آخر سال ۲۰۱۱ باعث هراس عمیق اقلیت قبطی از آیندهشان در برخورداری از حق شهروندی مساوی شد.[۱۶] سخنگوی سلفیان، جناح اسلام گرای تندرو، کوشش کرد قبطیان را مطمئن سازد که پس از برنامههای اسلامی سازی هیچ آسیبی به آنها نخواهد رسید.[۱۷] اما وقتی تجلیات خصومتهای گذشته اسلام گرایان را در برابر اقلیت قبطي ميينيم، كه شامل مطالبه فرودست كردن مسيحيان و حمله به كليساهاي آنهاست، بسیاری از قبطیان زمینه های فراوانی می دیدند که بیمناک بروز بدترین حوادث باشند.[۱۸] آن نوع هواداری سرسختانه و استخواندار از حقوق بشر را که در ترویج فمینیسم اسلامی امروزه میبینیم چندان در بحثهای مسلمانان درباره حقوق مساوی غیر مسلمانان دیده نمی شود. اما می توان مسلمانانی را یافت که نماینده انواع جریانهای اندیشه اسلامی هستند و این موضع را گرفتهاند که اسلام رفتار برابر با غیر مسلمانان را تسهیل میکند. مثلا «صبحی محمصانی»، دانشور لبنانی، در آثارش درباره اسلام و حقوق بشر می گوید که در یک نظام اسلامی هیچ تبعیضی بر اساس دین نمیتواند وجود داشته باشد.[۱۹] فرض رهیافت او اساسا این است که باید میان اسلام و قانون بینالمللی همنوایی وجود داشته باشد که تلویحا مستلزم سرکوب یا ترک کردن هر مشخصهای از شریعت است که ناساز گار با حقوق بشر بین المللی باشد. محمصانی تاکید فراوانی بر جنبه هایی از منابع اصیل و نمونههایی از تاریخ اولیه اسلام دارد که جریانهای مداراگر و برابریخواهی را نشان می دهد که از آغاز مؤلفه هایی مهم از سنت اسلامی بو دند.[۲۰]

این اعتقاد که باید قرابتی طبیعی بین اسلام و اصول قانون حقوق بشر بین المللی باشد باعث شده است که مسلمانان دیگر هم برابری کامل همه شهروندان را سازگار با اسلام

🏞 ۲۰۸

قلمداد کنند.[۲۱] «طارق البشری»، متفکر مصری، که نگران وضعیت قبطیان مصر است و اصرار دارد که آنها باید از مساوات برخوردار باشند، از متخصصان درخواست کرد که این برابری را با احکام اسلام آشتی دهند و ابراز اطمینان کنند که در سنتی انعطاف پذیر و مساوات جو مانند اسلام، چنین کاری نباید مشکل بزرگی ایجاد کند.[۲۲] البشری هم چنین متذکر شده است که ماهیت دولت مدرن هیچ تفاوتی با آن نوع دولتی که مد نظر نظریه پردازان اسلامی سدههای میانه بود ندارد که می گوید محدودیتهای شریعت برای تصدی مناصب عالی سیاسی برای غیر مسلمان دیگر منطقا اعتباری ندارند.[۲۳] «عبداللهی النعیم» با استفاده از افکار «محمود محمد طه» بین آیاتی که برای حاکمیت بر جامعه نخستین اسلامی بودند و آیاتی که اعتباری دیرپا دارند تمایز قائل می شود و اصولی اسلامی را پیشنهاد می کند که جایگاه ذمی را ملغی می کنند و خواستار می شود و اصولی اسلامی را پیشنهاد می کند که جایگاه ذمی را ملغی می کنند و خواستار بایان دادن به همه انواع تبعیض بر اساس دین می شود.[۲۲]

از سوی دیگر، حتی در مواردی که طرحهای حقوق بشر اسلامی که در اینجا بررسی شدهاند به صراحت جایگاهی فرودست به غیر مسلمانان نمی دهند، این طرحها تعمدا به شکلی تدوین شدهاند که تسهیل کننده استمرار استفاده از احکام تبعیض آمیز از شریعت پیشامدرن هستند. در طرحهای حقوق بشر اسلامی غیر مسلمانان مشمول شریعت هستند ولی قانون حقوق بشر بین المللی فرضاش این است که یک قانون بی طرف و غیر تبعیض آمیز شامل همه شهروندان یک کشور می شود و نمی پذیرد که فردی به خاطر احکام تبعیض آمیز دینی از حقوق اش محروم شود. [۲۵] به استثنای تابنده، نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی درباره مقاصدشان چندان صراحت ندارند. آنها تمهیدات و تبصرههایی را درباره غیر مسلمانان به شکلی صورت بندی می کنند که قصدشان برای تمهید تبعیض علیه غیر مسلمانان آشکار نیست. یعنی، درست مانند رفتار گریز پای شان درباره جایگاه زنان، نویسندگان تردید دارند که صراحتا بیان کنند که افکارشان چقدر با اصل برابری به شکلی که در قانون بین المللی فهمیده می شود زاویه دارند.

#### عقايد تابنده

سلطان حسین تابنده به صراحت اذعان می کند که به نظر او شریعت برابری میان مسلمانان و غیر مسلمانان را نمی پذیرد. تابنده و قتی که درباره اصل اول اعلامیه جهانی حقوق بشر، تضمین برابری، سخن می گوید اصرار دارد که اصل برابری و قتی پای تفاوت دین، ایمان یا عقیده به میان بیاید، موضوعیتی ندارد. این از آن روست که «مزیت و شرافت و فضیلت را برای معتقدین به خداوند یکتا و پیروان احکام آسمانی قرار داده است.» به گفته تابنده،

اهل کتاب سزاوار احترام هستند به خاطر عقیده شان، اما «چون ایمان آنها به دیانت به مرحله کمال نرسیده... از این رو در بعض احکام شرعیه با مسلمین فرق دارند و با آنها در یک مرتبه و درجه نیستند. [۲۶]

تابنده از کسانی که خدای یکتا را نپذیرفته اند بیزار است؛ آنها را «از رتبه انسانیت خارج» می داند.[۲۷] این دیدگاه با شریعت پیشامدرن سازگار است که بر این باور بود که جز «اهل کتاب»، غیر مسلمان حق جایگاه اشخاص مشروع را ندارند. این نظر تعارض حادی دارد با معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) که در ماده ۱۶ مقرر می دارد که هر فردی حق دارد که همه جا به عنوان شخص در برابر قانون به رسمیت شناخته شود.

تابنده احکام پیشامدرن شریعت را که به طور مطلق مانع از از دواج مسلمانان با مشرکان می شود تایید می کند.[۲۸] او هم چنین به این حکم پیشامدرن شریعت باور دارد که مانع از این می شود که زنی مسلمان به از دواج فردی مسیحی یا یهودی در بیاید ولی مرد مسلمان اجازه دارد با زنی از دینی دیگر از دواج کند.[۲۹] در اینجاست که در ادله تابنده می توان دید که نزد محافظه کاران مسلمان جایگاه فرودست زنان و جایگاه فرودست غیر مسلمان با هم ار تباط دارند. تابنده می گوید:

طبق آیه شریفه الرجال قوامون علی النساء یعنی مردان قائم به حقوق زنان و قیمومیت نسبت به آنان دارند و از طرفی زن باید اطاعت از شوهر خود بکند ولی اگر با غیر مسلم ازدواج کند موجب تسلط کافر بر صاحب ایمان است و اسلام به هیچ وجه آن را اجازه نفرمود که در سوره نساء آخر جزء پنجم می فرماید: لن یجعل الله للکافرین علی المؤمنین سبیلاً یعنی خداوند به هیچ وجه راهی برای تسلط کافرین بر مومنین قرار نداده یعنی اجازه نفرموده که مومن خود را تحت تسلط و قیمومیت قرار دهد... همه امتیازات در اسلام ملغی شده جز امتیاز دینی و ایمانی و از این رو اسلام و اهل اسلام باید مافوق کفار بوده نگذارند که دیگران بر آنها مسلط شوند.[۳۰]

تابنده نسبت به حقوق مرد و زن مسلمانی که بخواهند به رغم تفاوت دینشان ازدواج کنند بی تفاوت است. به جای دغدغهای که در قانون حقوق بشر بین المللی درباره آزادی فرد مورد نظر داریم اینجا نگرانی درباره حفظ آبروی جامعه مسلمان است و اگر یکی از اعضای آن زیر تسلط عضوی از گروه فرودست، یعنی غیر مسلمانان در آید، این آبرو از دست رفته تلقی می شود. این جا فرض این است که همان طور که مسلمانان فوق غیر

🖈 ۲۱۰

مسلمان تلقی می شوند، مردان نیز فوق زنان هستند – در نتیجه زنان مسلمانی که با فردی ذمی ازدواج می کنند احکام جایگاه تعیین شده برای گروههای مزبور را نقض کردهاند. تابنده حق مشارکت در دولت و آزادی بیان را برای غیر مسلمانان رد می کند و این حقوق برای همه افراد فارغ از دین شان در قانون بین المللی تضمین شدهاند. او می گوید که غیر مسلمانان باید به طور کامل از قوه قضا، دستگاه قانون گذاری و کابینه کنار گذاشته شوند.[۳] علاوه بر این، هیچ «تبلیغی» برای دین غیر مسلمان مجاز نیست.[۳]

#### اعلاميه جهاني حقوق بشر اسلامي

نویسندگان اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در تصریح به موارد مشخصی که احکام تبعیض آمیز بر غیر مسلمانان مورد نظر اثر می گذارد، رو راست نیستند. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در ماده ۱۰ به وضعیت غیر مسلمانان می پردازد ولی برابری اقلیتهای دینی را تضمین نمی کند. ماده ۱۰ الف بیان می کند که حقوق دینی اقلیتهای غیر مسلمان مشمول اصل لا اکراه فی الدین است (۲:۲۵۶). تفسیر سنتی از این آیه این است که ذمیان را نباید وادار به گرویدن به اسلام کرد که تفاوت بسیار دارد با گفتن این که هر گونه تبعیض علیه ذمیان یا غیر مسلمانان ممنوع است.

آنچه مد نظر اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی است، نظام ملت است که تحت امپراتوری عثمانی رونق یافت. در ظل این نظام، اعضای جوامع مختلف غیر مسلمان تحت حاکمیت قوانین دینی خودشان در امور داخلی شان و دعاوی حقوقی که در آن پای اعضای افراد یک دین در میان بود، بودند ولی در پروندههای مختلف و همه مسائل دیگر مشمول شریعت بودند. در بیشتر کشورهای مسلمان امروز بازمانده این نظام هم چنان پا می فشارد.

در نسخه انگلیسی ماده ۱۰.ب، «اقلیتهای دینی» حق دارند که در مسائل احوال شخصیه یا مدنی یا تحت احکام اسلام باشند یا تحت احکام خودشان. هر چند نسخه انگلیسی ماده ۱۰.ب ظاهرا شامل همه غیر مسلمانان می شود، نسخه عربی همان تبصره تمایزهای کهن میان مسیحیان و یهودیان را از یک سو و سایر غیر مسلمانان از سوی دیگر زنده می کند و نشان می دهد که تنها مردم اهل کتاب از این حق برخوردارند. در یک مورد صورتبندی خاص، نسخه عربی ماده ۱۰.ب می گوید که غیر مسلمانان می توانند برای قضاوت به مسلمانان مراجعه کنند، اما اگر چنین نکنند باید از قوانین خودشان تبعیت کنند منوط به این که آنها (ظاهرا غیر مسلمانان) باور داشته باشند که این احکام منشأیی الهی دارند. ظاهرا معنای اش این است که در مواردی که غیر مسلمانان تصمیم بگیرند که

تحت قوانین شریعت نباشند، اعتقاد درونی آنها مبنی بر این که احکام جوامع خودشان منشأیی الهی دارند منجر به این می شود که احکام خودشان دست بالا را داشته باشند. اما ارجاعات همین تبصره به آیه ۵:۴۷ قرآن که مربوط به نصاری است و آیه ۵:۴۲ که مربوط به پیروان تورات است، دلالت بر این باور دارند که این حق اقلیتهای دینی در تبعیت از احکام دینی خودشان تنها به اقلیتهای مسیحی و یهودی بر می گردد. یعنی، در شریعت پیشامدرن، هیچ تمهیدی در نظر گرفته نشده است که به غیر مسلمانانی که مسیحی یا یهودی نیستند اجازه داده شود که از احکام دینی خودشان در مسائل مدنی و احوال شخصیه استفاده کنند. این امر جای سوال را در خصوص جایگاهی که این اعلامیه برای غیر مسلمانان مفروض می دارد باز می گذارد که خارج از دایره اهل ذمه هستند و ممکن است به عنوان غیر شخص طبقه بندی شوند.

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در مادهای دیگر همان مضمونی را که مودودی در جزوه حقوق بشرش آورده است نشان می دهد. مودودی می گوید که اسلام به مسلمانان اجازه نمی دهد که از گفتار درشت و توهین آمیزی که منجر به جریحه دار کردن عواطف دینی غیر مسلمانان شود استفاده کنند.[۳۳] اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی در ماده ۱۲.ه می گوید که هیچ کس حق ندارد عقاید دینی دیگران را مورد استهزاء یا انز جار قرار دهد. به نظر می رسد که هر دوی این اصول توصیه هایی اخلاقی عملی هستند تا احکامی که بیانگر قوانین حقوقی لازم الاجراء باشند. باز هم، طرحی حقوق بشر اسلامی از قوانین واقعی یا اعمال دولتی که در خاور میانه اغلب به غیر مسلمانان جایگاه فرودست می دهد رو می گردانند و به جای آن به رفتار خصوصی افراد می پردازند که به نظر می رسد تاثیر بسیار کمتری بر زندگی غیر مسلمانان داشته باشد.

ماده ۱۲.ه اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی این فکر را بسط می دهد و بیان می کند که «مردم» نباید باعث تحریک خصومت علیه غیر مسلمانان شوند. این یک اصل اخلاقی ستودنی و اقدامی درخور تحسین از سوی شورای اسلامی است. اما برای این که این اصل موسع ضمانت اجرایی و قدرت قانونی داشته باشد، نیاز مند تصریح بیشتری است مبنی بر این که چه چیزهایی در دایره این تحریکهای غیر مجاز است. ماده ۱۲.الف مقرر می دارد که هر بیانی در محدوده ی شریعت آزاد است - که خود معیاری مبهم و گشوده به تفسیر است - برای روشن ساختن آن فایده چندانی ندارد.

#### قانون اساسی ایران

آن اصل قانون اساسی ایران که به اقلیتهای دینی می پردازد به نظر می رسد که الگویی

🖈 ۲۱۲

شبیه نظام ملت دارد که در آن دو رده از اشخاص را داریم، مسلمانان و اهل کتاب، که با توجه به سنت محلی ایران زرتشتیان را نیز در آن می گنجاند. اصل ۱۳ می گوید: «ایرانیان زرتشتی، کلیمی و مسیحی تنها اقلیتهای دینی شناخته می شوند که در حدود قانون در انجام مراسم دینی خود آزادند و در احوال شخصیه و تعلیمات دینی بر طبق آیین خود عمل می کنند.»[۳۴] یعنی جدای از اعمال و آداب دینی و آموزش و مسائل احوال شخصیه، اهل کتاب مشمول قانون ایران هستند. چنان که پیش تر بررسی شد، تحت اصل ۴ قانون اساسی، همه قوانین ایران مقید به احکام اسلام هستند. به رسمیت نشناختن اقلیتهای دینی دیگری جز اهل کتاب در این نظام مبتنی بر شریعت آنها را از حمایت قانون اساسی محروم می کند.

ناتوانی هایی که تحت رژیم پس از انقلاب بر غیر مسلمانان تحمیل شده است شدید بودهاند و در بسیاری از موارد از حدی که در شریعت پیشامدرن نیز در نظر گرفته شده است فراتر می رود. با توجه به ذهنیت تعصب آلود بعضی از روحانیون ایرانی که آن اندازه ذهن روشنی ندارند، جای تعجب نیست. مثلا در نوامبر سال ۲۰۰۵، آیتالله احمد جنتی، از نز دیکان آیتالله علی خامنه ای، در یک سخنرانی گفت که غیر مسلمانان انسان نیستند بلکه حیوانهایی هستند که روی زمین راه میروند و به فساد می پردازند و این نشان میدهد که خصومت یک روحانی نسبت به غیر مسلمانان طی این سالها کاهش نيافته است.[۳۵] البته، نمايندگان ايران وقتي ميخواهند جوياي حمايت از مواضع حقوق بشری شان در سازمان ملل شوند، از چنین شخصیت سازی های نایسندی اجتناب می کنند. از آنجایی که در ایران پس از انقلاب تشیع اثنی عشری به مثابه یک ایدئولوژی تفسیر می شود، این واقعیت که غیر مسلمانان افرادی هستند که بنا به تعریف از ایدئولوژی رسمی ایران تبعیت نمی کنند زمینه بیشتری را برای تبعیض علیه آنها فراهم کرده است. ایران برای متقاضیان اشتغال عمومی آزمونهای صدق ایدئولوژیکی را تحمیل کرده است که در عمل باعث محرومیت غیر مسلمانان می شود.[۳۶] علاوه بر این، مسلمانانی که پیرو مذاهب دیگری جز آن نسخه ایدئولوژیک خاص از اسلام که مورد حمایت رژیم است نيز كنار گذاشته مي شوند.

نمونه ای از عواقب ایدئولوژی سازی اسلام در ایران را می توان در امتحان کسانی دید که میخواهند در نیروهای نظامی ایران خدمت کنند. مطالعه دقیق اصل ۱۴۴ نشان می دهد که غیر مسلمانان از خدمت در نظام محروم اند همان طور که ذمی ها در تمدن اسلامی پیشامدرن از این کار محروم بودند. این اصل می گوید: «ارتش جمهوری اسلامی ایران باید ارتشی اسلامی باشد که ارتشی مکتبی و مردمی است و باید افرادی شایسته را

به خدمت بپذیرد که به اهداف انقلاب اسلامی مومن و در راه تحقق آن فداکار باشند.» پیداست که اقلیتهای غیر مسلمان ایران هیچ جایی در ارتش اسلامی که تحت این شرایط تشکیل شده باشد ندارند.[۳۷]

در این رابطه باید از مودودی یاد کرد که اعتقاد داشت که اسلام باید ایدئولوژی رسمی کشورهای مسلمان باشد و نشان داده است که از نظر او تبعیض علیه افرادی که به این ایدئولوژی باور ندارد کاملا به جاست.[۳۸] اما مودودی به عنوان یک سنی معتقد، به هیچ رو از عواقب ایدئولوژیسازی تشیع ایرانی خشنود نمی شود که منجر به الگویی از تبعیض و حتی تعقیب علیه مسلمانان سنی شده است. اعضای اقلیتهای قومی در ایران تا حد زیادی سنی هستند که معنایاش این است که ممکن است هم به خاطر قومیت و هم به خاطر مذهبشان دچار تبعیض و بدرفتاری شوند. پس از انقلاب، ایران به خاطر بدرفتاری با اقلیتهای دینی و قومیاش تنبیه شده است و چندین چهره برجسته سنی اعدام شدهاند یا در شرایط مشکوکی از دنیا رفتهاند.[۳۹]

این الگو به نظر می رسد که تصویر آینه ای از گرایش های کشور همسایه ایران، پاکستان، پس از برنامه رسمی اسلام سازی باشد که تعصب سنی گرایی شدیدی داشت. اقلیت بزرگ شیعه پاکستان روز به روز زیر هجوم قرار گرفته و در معرض تهدید و تعرض بوده اند و خشونت های مرگبار فرقه ای بارها بروز کرده است. یک گروه سنی ستیزه جو در دفاع از قوانینی فعالیت کرده است که به شیعیان بر چسب بدنامی می زند و خواستار این شده است که پاکستان یک دولت سنی اعلام شود مانند ایران که دولتی شیعی اعلام شده است. [۴۰] این تاریخ اخیر نشان می دهد که وقتی دولتی نسخه ای ایدئولوژی زده از اسلام را ارائه می کند، تعصبی فرقه ای خواهد داشت و مسلمانانی که با این ایدئولوژی مخالفت کنند ممکن است رفتاری ببینند مانند رفتار با اقلیتی منفور و در معرض تعقیب و آزار واقع شوند.

بخشی از اصل ۱۴ قانون اساسی ایران می گوید: «دولت جمهوری اسلامی ایران و مسلمانان موظفند نسبت به افراد غیر مسلمان با اخلاق حسنه و قسط و عدل اسلامی عمل نمایند و حقوق انسانی آنان را رعایت کنند.» اینجا «عدل اسلامی» یعنی این که حقوق غیر مسلمانان بر اساس قانون شریعت شکل می گیرد. قانون اساسی بر خلاف حمایتهایی که به غیر مسلمانان برای داشتن حقوقی که تحت قانون بین المللی از آن برخوردارند، این اصل را تقویت می کند که حقوق بشر آنها مقید به موازین اسلامی است.

سایر عبارات اصل ۱۴ نشان می دهند که تدوین کنندگان فرض گرفته اند که غیر مسلمانان تمایل به اقدام علیه اسلام دارند و مایل به توطئه علیه جمهوری اسلامی اند. البته

🖈 ۲۱۴

با توجه به تعصب اسلامی در نظام، چنین مخالفتی ممکن است طبیعی باشد. اصل ۱۴ با وعده دادن عدل اسلامی به غیر مسلمانان می گوید: «این اصل در حق کسانی اعتبار دارد که بر ضد اسلام و جمهوری اسلامی ایران توطئه و اقدام نکنند.» به عبارت دیگر، حقوق بشر محدودی که غیر مسلمانان از آن برخوردارند در مواردی که علیه کشور توطئهای در جریان باشد از دست می رود - که معیاری است مبهم و زمینه موسعی را برای توجیههای بالقوه برای محدود کردن حقوق آنها فراهم می کند. نکته مهم این است که این اصل زمینههای خاصی را برای محروم کردن غیر مسلمانان از حقوق بشر علاوه بر محدودیتهایی که در اصل ۲۶ آمده است فراهم می کند که دولت را قادر می سازد تا فعالیتهای گروهها، شامل انجمنهای «اقلیتهای دینی» را در صورتی که «موازین اسلامی و اساس جمهوری اسلامی را نقض» کنند محدود کند. اصول ۱۴ و ۲۶ در کنار یکدیگر مبنای محروم کردن اقلیتها از حقوق و آزادیها را به خاطر نقض موازین اسلامی و اساس جمهوری اسلامی فراهم می کنند.

هر چند ایران اقلیتهای شناخته شده را از بسیاری از حقوق محروم می کند و آنها را در معرض تبعیض و تعقیب قرار می دهد، وضع اینها از سایر غیر مسلمانانی که اهل کتاب شناخته نمی شوند آشکارا بسیار بهتر است. محروم بودن از جایگاه اقلیت شناخته شده در اصل ۱۳ به طور خاص برای بهاییان ایران بسیار ناگوار بود.

دین بهایی که گاهی بابیت خوانده می شود، در قرن نوزدهم در ایران پدید آمد. این دین به نام «بهاء الله» است که در سال ۱۸۳۶ اعلام کرد که پیامبر خداست و تعالیمی لیبرال و جهانی داشت. بهاییت آموزگار احترام به همه ادیان مهم جهان است و اصرار بر برادری و برابری همه اشخاص دارد و تاکید دارد که بنا بر برابری زن و مرد بوده است. بهاییت منکر این است که روحانیون برای فهم دین واسطه ای ضروری هستند و خواستار آموزش جهانی شده اند تا افراد خود بتوانند مسیر روشنگری را پی بگیرند. این آیین همچنین مدافع اندیشه یک دولت جهانی و صلح جهانی است.[۴] عقاید بهایی برای بسیاری از مسلمانان ایران جذاب بود و باعث شد از دین اسلام به آیین تازه بگروند و در نتیجه از حکم منع برگشتن از اسلام تخطی کنند.

بهاییان در بسیاری از کشورهای مسلمان در معرض تبعیضهای شدید هستند. در ایران، جایگاه جامعه بهایی، که تاکنون در منطقه خاورمیانه بزرگ ترین جمعیت را دارد، همیشه دشوار بوده است و اعضای اش دچار موجهای دورهای تعقیب بودهاند. بهاییت از آغاز از سوی روحانیون شیعه تهدیدی تلقی شده است و آنها کوشیدهاند که از طریق کشتار، شکنجه، ارعاب و تبعیض بهاییت را از ایران ریشه کن کنند.[۴۲] این خصومت روحانیت

چنین مبنا دارد: بهاییت اعتقاد به ختم رسالت به حضرت محمد را به چالش گرفت؛ سعی در به دست آوردن پیروانی از میان مسلمانان داشت که ناقض منع دین گردانی در شریعت بود؛ عقاید برابری خواهانهاش سلسلهمراتب امتیازی را که شریعت مقرر می داشت به چالش می گرفت که در آن مردان فوق زنان و مسلمانان فوق غیر مسلمانان هستند؛ و اعضای اش هیچ تمایلی برای احترام گذاشتن به دیدگاه روحانیون ایران نشان ندادند.

با توجه به این تاریخ بلند خصومت علیه جامعه بهایی که تا زمان انقلاب ایران ممکن است جمعیتشان بین ۲۰۰ هزار تا ۳۰۰ هزار نفر بوده باشد، طبیعی بود که وقتی روحانیون شیعه به تسلط سیاسی رسیدند، جویای محو بهاییت یک بار برای همیشه شوند. دولت که گاهی مستقیم عمل کرده است و گاهی غیر مستقیم از طریق گروههای متحد با خود، حرکت ارعاب خشونت آمیزی را علیه بهاییان انجام داده است که تعداد زیادی گرفتار کشتار شدهاند. صدها بهایی دستگیر و زندانی شده و دچار شکنجههای وحشیانه شدند و رهبران بهایی به بهانه اتهامات سر هم بندی شده متعددی محکوم به اعدام شدند. علاوه بر این، مزارها و مکانهای عبادی آنها نابود و هتک حرمت شدند و همه انجمنهای آنها به زور منحل شدند. از کارشان اخراج شدند، اموالشان مصادره شد و خانههایشان همیشه در معرض حمله افرادی قرار داشت که قصدشان آزار و غارت زیر پوشش تحقیق درباره «جرایم» بوده است. تعقیب وحشیانه بهاییان را ناظران بی طرف و سازمان حقوق بشر بین المللی به تفصیل مستندسازی کردهاند.[۴۳]

مقامات ایرانی، شرمسار از تبلیغات بدی که به خاطر رفتار تبعیض آمیز و ظالمانه ایران با اقلیتهای دینی شده است، گه گاه تلاش کردهاند که تصویر کشور را بهبود بخشند. مثلا در سال ۱۹۹۹، یک سخنگوی وزارت خارجه ادعا کرد که بر اساس اسلام و قانون اساسی، ایران به پیروان همه ادیان الهی آزادی کامل می دهد. [۴۴] این نشانه دیگری از ریاکاری مقامات ایرانی است؛ نمایندگان ایران که می دانند سیاستهای دولت در اثر نهادن بر اقلیتهای دینی چقدر با قانون حقوق بشر بین المللی فاصله دارد، وقتی با مخاطبان بین المللی سخن می گویند سعی می کنند سرپوشی بر بدرفتاری شان بگذارند و خارجی ها را متقاعد کنند که نظام ایران به حقوق بشر احترام می گذارد. البته، کسانی که می دانستند که قانون اساسی ایران بهاییت را به عنوان یک دین جهانی به رسمیت نمی شناسند قبول دارند که در چشم مقامات ایرانی، دلیلی برای اعطای آزادی به پیروان آن وجود ندارد.

## مودودی و اقلیت احمدی پاکستان

موضع مبهم و سربسته ابوالعلا مودودی درباره برابری در خصوص دیدگاههای او

🖈 ۲۱۶

درباره حقوق غیر مسلمانان سزاوار بررسی بیشتر است. همانطور که مودودی از شرح دیدگاههایش درباره حقوق زنان در جزوه حقوق بشرش پرهیز می کند، از هر گونه تصریحی درباره این که شریعت چه تاثیری بر غیر مسلمانان می گذارد نیز طفره می رود. او تنها به شکلی گذرا اهل ذمه را ذکر می کند و می گوید که جان و مال آنها به اندازه جان و مال مسلمانان «حرمت» دارد.[۴۵]

دیدگاههای مودودی در این موضوع در انتشارات دیگری ثبت شدهاند که در آنها او طرفدار تبعیض علیه غیر مسلمانان است و به مسلمانان بر تری می دهد. او طرفدار برقراری دوباره مالیات جزیه [۴۶]، معاف کردن آنها از خدمت نظام، و بر کناری آنها از تصدی مناصب عالی دولتی است. [۴۸] او مدعی است که اسلام «به آنها اجازه نمی دهد که در امور دولت دخالت کنند.» [۴۹] از آنجا که مودودی اعتقاد دارد که احکام اسلام باید بر پروندههای احکام شخصی که یک طرفاش مسلمان باشد [۵۰] تسلط داشته باشد، باور دارد که منع شریعت درباره ازدواج مختلط باید حفظ شود. به این ترتیب آثار مودودی ثابت می کنند که او با تابنده در این زمینه هم نظر است.

حزب جماعت اسلامی مودودی یکی از برانگیزاننده های حرکت پاکستانی علیه اقلیت احمدی پاکستان بود که حقوق شان توسط برنامه اسلامی سازی رییس جمهور ضیاء تضعیف شد. تجربه اقلیت احمدی، که شمارشان به حدود یک میلیون نفر در پاکستان می رسد، تصویری است از این که چطور وقتی دولتی ایدئولوژی اسلامی رسمی را اتخاذ می کند، مسلمانانی که پیرو مذاهب اقلیت هستند ممکن است به واسطه سیاست دولت جایگاه شان به جایگاه غیر مسلمان فرو کاسته شود و در صورتی که جسارت اعتراض پیدا کنند که مسلمان هستند، مجازات شوند.

احمدی ها شور مندانه معتقدند که مسلمان اند، اما سایر مسلمانان آنها را کافر می دانند. فرقه احمدی را «میرزا غلام احمد» (م. ۱۹۰۸) در هند پایه گذاری کر د. احمدی ها به ادعای مخالفان شان، بنیان گذار مذهب شان را پیامبر می دانند و در نتیجه با عقیده ختم نبوت محمد مخالفت کرده اند. مودودی و پیروان اش در جماعت اسلامی دشمن سرسخت احمدی ها شدند و جماعت اسلامی در ناآرامی های جدی حاصل از شورش ضد احمدی آنها در پنجاب در سال ۱۹۵۳ در گیر بود. [۵۱] مودودی پس از محکوم شدن به ایفای نقشی پیشرو در شورش ضد احمدی به زندان افتاد.

نخست وزیر ذوالفقار علی بوتو، در امتیازی که به احساسات ضد احمدی داد، قانون اساسی را در سال ۱۹۷۴ اصلاح کرد تا احمدی ها را به عنوان غیر مسلمان تعریف کند. رییس جمهور ضیاء که متحد جماعت اسلامی بود، از آن هم فراتر رفت و در سال ۱۹۸۴

فرمانی صادر کرد با عنوان «حکم ۲۰، فعالیتهای ضد اسلامی گروه قادیانی، گروه لاهوری و احمدی (منع و مجازات) سال ۱۹۸۴» که ممنوع می کرد که احمدیها خود را مسلمان «نشان بدهند» یا دین شان را اسلام بنامند، از اصطلاحات اسلامی استفاده کنند یا از اذان مسلمانان استفاده کنند، یا مکانهای عبادی شان را مسجد بنامند، یا نسخه دین شان را تبلیغ یا منتشر کنند - و همه این ممنوعیتها ذیل عنوان «قانون جنایی» گنجانده شد.[۵۲] به دنبال آن تعقیب گسترده جنایی احمدیها رخ داد.

در برابر این حکم شماره ۲۰ چالشهای متعددی پدید آمده است، که مهم ترین آنها منجر به تایید آن در سال ۱۹۹۳ در پرونده «ظهیرالدین» در برابر دولت شد که دادگاه عالی، ادعای احمدی ها را مبنی بر این که این حکم ناقض تضمین قانون اساسی آزادی دین است رد کرد. [۵۳] حکم این پرونده بنیان سابقهای را پدید آورد که پیامدهای ناگواری برای حقوق و آزادی ها به طور کلی داشت. لایحهای در سال ۱۹۹۱، قانون اجرای شریعت، ييش از آن اعلام كرده بود كه قرآن و سنت قانون عالى ياكستان هستند و قانون بايد در پرتو شریعت تفسیر شود ولمی دادگاه عالمی ابتدا در برابر به کار بستن این اصل برای محدود کردن حقوق اساسی مقاومت کرد.[۵۴] در پرونده «ظهیرالدین»، دادگاه به این نتیجه رسید که ارجاع به «احکام اسلام» که پیش از این در متن قانون اساسی گنجانده شده بود، لازمهاش این است که خود قانون اساسی از جمله تمهیدات آن برای حقوق اساسی، فروتر از موازین اسلام است.[۵۵] اما دادگاه هرگز به خود زحمت نداد که تعریف کند چطور «احكام اسلام» بر حفاظت از حقوق اثر مي گذارد و اين عبارت مبهم را گشوده باقی گذاشت تا چنان تفسیر وسیعی شود که در آن حقوق از اساس ملغی شوند. یعنی این حکم دادگاه همان موضعی را گرفته است که در اصل ۴ و ۲۰ قانون اساسی ایران آمده است که حقوق بشر ذیل موازین اسلام واقع میشوند. دادگاه با فاصله گرفتن از سابقهای که برتری قانون اساسی را حفظ می کرد و تضمین کننده حقوق اساسی بود، ذیل احكام اسلام حكم كرد كه حكم شماره ٢٠ ناقض تضمين قانون اساسي براي آزادي دين نیست. یعنی، بنا به رأی دادگاه، آزادی دین به شکلی که توسط موازین اسلامی تحمیل شده تغییر می کرد اجازه تعقیب یک اقلیت دینی زیر هجوم را می داد که اعضای اش از پذیرفتن این قانون پاکستانی که آنها را غیر مسلمان می شمرد امتناع می کردند.

اعلامیه قاهره، قانون پایه سعودی و قانون اساسی پیش نویس الازهر با داشتن پیشینه طرحهای حقوق بشر اسلامی قبلی، می شد انتظار داشت که اعلامیه قاهره، که از بسیاری جهات خطاهای نمونههای قبلی اش را تکرار می کند، نیز از تامین مساوات

🖈 ۲۱۸

برای غیر مسلمانان ناتوان بماند. چنان که ذکر شده است، در اعلامیه قاهره هیچ تمهیدی برای برابری در حقوق نیامده است، هر چند برابری در «کرامت پایه انسان» در اصل ۱ (الف)، که هم پایه هیچ تمهیدی برای برابری در حقوق و آزادی ها مانند اعلامیهی جهانی حقوق بشر نیست، تضمین می کند. کرامت در اعلامیه قاهره تفاوت مهمی دارد با مفهوم عزت و کرامت به شکلی که در اعلامیه جهانی حقوق بشر آمده است. در اعلامیه جهانی حقوق بشر، كرامت ويژگى ذاتى همه انسانها فرض مى شود، اما اصل ١ (الف) اعلاميه قاهره نتیجه می گیرد که «دین راستین ضمانت تقویت چنین کرامتی در کنار راه تکامل انسان است»، که نشان می دهد کرامت و یژگی ای است که محصول دین راستین است. از آنجا که کل این اعلامیه یک تعصب اعلامشده اسلامی دارد، یا اصل ۱۰ که می گوید «اسلام دینی است با ماهیتی دستنخورده»، نتیجه گیری طبیعی این است که اعتقاد به اسلام شاكله «دين راستين» است كه تقويت كننده كرامت انساني است - با اين نتيجه كه مسلمانان بیش از دیگران «در مسیر کمال انسانی» حرکت کردهاند. این نکته به نوبه خود تناسب با این اندیشه دارد که در نخستین خطوط دیباچه اعلامیه قاهره آمده است که در آن نو پسندگان مدعی هستند که آنها «بار دیگر نقش تمدنساز و تاریخی امت اسلامی را تایید می کنند که خدا آنها را بهترین امت قرار داده است.» در نتیجه، اصل ۱ (الف) را می توان به حق چنین خواند که غیر مسلمانان منزلت و رتبتی فروتر در کرامت دارند و این مفهومي است كه به نوبه خود زمينه ساز تبعيض عليه آنها مي شود.

اعلامیه قاهره حقوق اقلیتهای دینی را با همان اندازه حفظ می کند که از محرومیت زنان در قبال حقوقی که در قانون بین المللی برای آنها مقرر شده است، حفاظت می کند که امری است قابل پیشبینی در نظامی که همه حقوق و آزادیها موکول به شریعت هستند. در اصل ۱۸ (الف) تبصرهای مبهم وجود دارد با این مضمون که هر کسی باید حق زندگی در امنیت برای خود و دیناش، وابستگاناش، آبرویاش و مالاش داشته باشد. این مضمون آشکار قصدش منع تبعیض علیه اقلیتهای دینی نیست چون همان طور که می توان در اصل ۲۳ (ب) دید، محدودیتهای شریعت را بر حق خدمت در منصب عمومی اعمال می کند، و در عمل اجازه می دهد از موازین دینی برای محروم کردن غیر مسلمانان استفاده شو د.

قانون اساسی پیش نویس الازهر از پرداختن به وضعیت غیر مسلمانان طفره می رود. در بستر متنی که به نظر می رسد از کاربرد عمومی شریعت پیشامدرن حمایت می کند، نپرداختن به این موضوع نشان می دهد که قصد حفظ احکام تبعیض آمیزی بوده است که بر وضعیت غیر مسلمانان حکم فرماست. جامعه بزرگ قبطی مصر احساس مظلوم بودن

می کند و دهه ها به خاطر محدودیت هایی که بر حقوق مسیحیان اعمال می شود اعتراض کرده است که باعث اصطکاک با مسلمانان شده است. بنابراین، الازهری ها ناگزیر به جنجال های مربوط به رفتار به مسیحیان آگاه بوده اند ولی ترجیح داده اند آن را لاپوشانی کنند.

تقریبا همه شهروندان سعودی مسلمان هستند و اصل ۳۴ قانون پایه می گوید که دفاع از اعتقاد اسلامی وظیفه هر شهروند است. قانون پایهی سعودی هیچ حمایتی به هیچ وجه برای حقوق غیر مسلمانان ندارد، ولی به این معنا نیست که مسلمانان سعودی لزوما وضعی بهتر دارند. بنا به گفته مقامات سعودی، اسلام همان وهابیت، یعنی شعاری متصلب و عمیقا دشمن کیش نسبت به تشیع است. در عربستان سعودی، روحانیونی که همقران پادشاهی هستند به مذهب شیعی توهین می کنند و اعضای اقلیت بزرگ شیعه، از جمله زیر شاخه اسماعیلی، معمولا برچسب کافر می خورند و در معرض تعقیب و آزار هستند.[۵۶]

غیر مسلمانان که عمدتا خارجی هستند و بر اساس تبارشان رفتارهای تبعیض آمیز مي بينند، هم چنان از حقوق قانوني محروماند. آنها آماج آزار پليس به خاطر عبادت در خلوت می شوند. شمار عظیم کارگران مهاجری که شغل های پست را انجام می دهند و بسیاری از آنها غیر مسلمان هستند، از بدرفتاریهای شدید و بهر هبر داریهای وحشیانه رنج می برند.[۵۷] دشوار بتوان مشخص کرد که آیا خارجی ها به خاطر تبارشان تعقیب و آزار می بینند یا به خاطر گرایش دینی شان. به خاطر الگوی گسترده نقض حقوق بشر در عربستان سعودی که بر اقلیتهای آسیبپذیر مختلفی از جمله بر اقلیتهای مسلمان اثر می گذارد، متمایز کردن و برجسته کردن نقض حقوق غیر مسلمان به شکلی که انگار پرداختن به اینها باید دغدغه و نگرانی اصلی باشد خود مانع از دستیابی به فهم دقیقی از بستر کلی سیاسی می شود که در آن نقض حقوق اقلیتها ناگزیر رخ میدهد. از اواخر دهه ۱۹۰۰، که فشار فعالان مسیحی منجر به تاسیس کمیسیون آمریکایی آزادی بين المللي دين (USCIRF) شد، كه در بالا ذكرش رفت، كوتاهي هاي عربستان سعودي در زمینه مدارای دینی و احترام به حقوق اقلیتهای دینی کانون توجه بوده است. در سال ۲۰۰۴، عربستان سعودی در فهرست ناقضان برجسته حقوق بشر قرار داده شد که فهرست «کشورهای نگرانی خاص» یا (CPC) ها نامیده می شود.[۵۸] اما شواهد زیادی در دست نست که تقاضاهای آمریکا برای تقویت حفاظت از حقوق اقلیتهای دینی باعث ملایم شدن این وضعیت شده باشد.[۵۹] 💠 ۲۲۰ اسلام و حقوق بشر

سیاستهای آمریکا درباره اقلیتهای دینی و تحولات افغانستان و عراق حملات آمریکا به افغانستان و عراق قرار بود منجر به استقرار دمو کراسیهای جاندار شود. مقامات آمریکایی به دنبال اولویتهای خودشان به کسانی که مشغول تدوین قانونهای اساسی تازه بودند فشار آوردند که حقوق اقلیتهای دینی را تضمین کنند و راین زمینه الگوی قدرتهای استعماری سابق اروپایی را در خاورمیانه پی گرفتند. احکام اسلامی در این رابطه مشکل آفرین قلمداد شد و محدود کردن دامنه احکام اسلام بخشی طبیعی از اهداف آمریکا شد. اصل ۲ در قانون اساسی پس از حمله در افغانستان که مقرر می دارد که اسلام دین کشور است، تضمین می کند که همه پیروان ادیان دیگر آزادی عمل به دینشان و ادای فرایض و مناسک دینیشان را در محدوده تمهیدات قانون دارند. اما مشخص نشده است که کدام قانون، سکولار یا اسلامی در این تمهید جای دارد. از آنجا که اصل ۳ توصیه می کند که هر قانونی نباید فوق باورها و اصول دین مقدس اسلام باشد، جا برای اعمال احکام سنتی اسلامی باز بود. کمیسیون آمریکایی آزادی بینالمللی دین (USCIRF) در گزارشاش در سال ۲۰۱۱ سرخوردگیاش را از

شرایط آزادی دینی هم چنان برای جوامع اقلیت دینی و افراد مخالف دین اکثریت، به رغم حضور نیروهای مسلح آمریکا در افغانستان به مدت تقریبا ۱۰ سال، به شدت بد است... قانون اساسی سال ۲۰۰۴ افغانستان در عمل احکام اسلام را به مثابه قانون سرزمین مقرر کرده است. فقهای افغان و مقامات دولتی تضمین حقوق بشر را که بعدا در متن آمده است، مقدم بر سایر موازین نمی دانند. افراد فاقد حفاظت برای مخالفت با راست کیشی تحمیلی حکومتی و بحث کردن درباره نقش و محتوای دین در قانون و جامعه، حمایت از حقوق بشر زنان و اعضای اقلیتهای دینی یا مسأله تفسیر اصول اسلامی هستند.[۶۰]

آمریکا به شدت در شکل دادن به قانون اساسی سال ۲۰۰۵ عراق نقش داشت که در اصل ۱۴ آن برابری در برابر قانون بدون تبعیض بر مبنای دین، اعتقاد، باور یا نظر شخص تمهید شده است. اصل ۲ تضمین کننده «حقوق دینی کامل همه افراد نسبت به آزادی عقیده دینی و عمل به آن» است – و مسیحیان، یزیدیها و صابئیان ذکر شدهاند که علاوه بر تمهید اصل ۴۱ بود که اعلام می کرد که دولت آزادی عبادت را تضمین می کند. با توجه به این که اصل ۲ هم چنین می گوید که اسلام دین کشور است و یکی از منابع پایه قانون گذاری، حقوق اقلیتهای دینی را می توان دلخواهسازی کرد تا با موازین

اسلام جور در بیاید. در همین حین، قطبی سازی فرقه ای و شور اسلام گرایان که با حمله و اشغال گری آمریکا تحریک شده بود نیز باعث شدت بخشیدن به دشمنی های درون گروهی شده است. مسیحیان محلی ارعاب می شدند که منجر به گریختن شمار کثیری از آنها از کشور می شد و بالقوه باعث کاهش بعضی از جمعیت های بسیار باستانی مسیحی جهان می شد. کمیسیون آمریکایی آزادی بین المللی دین (USCIRF) در گزارش سال خود دلیل زیادی برای خوشحالی نداشت:

اعضای کوچک ترین اقلیت دینی کشور از خشونت هدف مند، تهدید و ارعاب رنج می برند که دولت در برابر آن هیچ حفاظت موثری ارائه نمی کند. مقصران به ندرت شناسایی، بازجویی یا مجازات می شوند و فضایی از معافیت ایجاد می شود. کوچک ترین اقلیت ها نیز الگوی مشابهی از تبعیض رسمی، به حاشیه رانده شدن و نادیده گرفته شدن را تجربه می کنند... علاوه بر این حملات فرقه ای همچنان میان عراقی های شیعه و سنی در جریان است.[۶۹]

تمهیدات مربوط به احکام اسلامی در قانونهای اساسی افغانستان و عراق راه را برای بعیض علیه اقلیتهای دینی باز گذاشته است، ولی مشکلات محوری پیش روی این اقلیتها در هر دو کشور ارتباط بسیار زیادی با تاریخ پرشکنجه اخیر آنها و انزجار عمیقی داشت که زاییده در گیریهای گذشته، زد و خورد جناحهای در گیر جنگ و خشونت بی حد و مرز، شکاف پرناشدنی بین ذهنیت نخبگان تحصیل کرده پیمان بسته با دیدگاههای ملی گرای سکولار و گروههای ملتزم به ایدئولوژیهای اسلام گرای واپس گرا بود و این واقعیت که سیاستهای آمریکا درباره دین و اقلیتها باعث دامن زدن به بسیاری از تنشها شده بود. در چنین شرایطی، انتخاب دقیق کلمات در متن قانون اساسی موضوعیت چندانی ندارد.[۲۶]

#### خلاصه

طرحهای حقوق بشر اسلامی به لوازم قانون بین المللی درباره حفاظت از حقوق اقلیتهای دینی احترام نمی گذارند. در واقع، تا جایی که با اقلیتهای دینی سر و کار دارند، به نظر می رسد طوری طراحی شدهاند که زمینه ساز احکام پیشامدرن شریعت باشند که خواستار این است که غیر مسلمانان اگر در شمار اهل کتاب باشند، جایگاهی فرودست تر داشته باشند و اگر در این دایره نگنجند از منزلت شخص بودن ساقط می شوند.

نه تنها کارنامه رفتار با اقلیتهای دینی در کشورهای خاورمیانه افشاگر قوانین و

♦ ۲۲۲ اسلام و حقوق بشر

سیاستهایی است که اقلیتهای دینی را در جایگاه درجه دوم قرار میدهند، بلکه نشان میدهد که رژیمها در بعضی از موارد حاضرند که فعالانه به حرکتهای تعقیب و پی گیری دینی بپردازند که آماجاش غیر مسلمانان و مسلمانانی است که مذاهب اقلیت مغضوبی هستند یا نمی پذیرند که ذلیلانه تن به نسخههای رسمی راست کیشی اسلامی بدهند. نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی تعمدا تصمیم گرفتهاند که به این مشکلات جدی نپردازند.

## والمشتقى

# سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان در برابر حقوق بشر برای اقلیتهای جنسی مخالفت می کنند

#### پیشینه

نظام حقوق بشر سازمان ملل تنها در این اواخر به مشکلات مربوط به گرایش جنسی و هویت جنسیتی پرداخته است. این اصطلاحات تنها تعابیری هستند که فعلا معمول و محبوب گفتار سازمان ملل است، و استفاده از این اصطلاحات زیر نفوذ اصول «یو گیاکارتا» درباره کاربرد قانون حقوق بشر بینالمللی در رابطه با گرایش جنسی و هویت جنسیتی سال ۲۰۰۶ است.[۱] این اصول نتیجه طرح پیشنهادی ائتلافی از سازمانهای غیر دولتی حقوق بشری است که قصدش تهیه نقشهای از نقض حقوق مردم بر اساس گرایش جنسی و یا هویت جنسیتی بود تا مشخص کنند قانون حقوق بشر بینالمللی چطور در این موارد کاربرد دارد و ماهیت تکالیف کشورها را در این زمینه تعریف کنند. این اصول در پاسخ جنسیتی شان تهیه شدند و در این موارد این افراد از آزادی بیان و تجمع محروم شده بودند و گرفتار بدرفتاریهایی از قبیل تجاوز، شکنجه، اعدام فراقانونی و سوء استفاده پزشکی شده بودند. پس از مشورتها و کار مفصل مقدماتی، در نوامبر ۲۰۰۶، بیست پزشکی شده بودند. پس از مشورتها و کار مفصل مقدماتی، در نوامبر ۲۰۰۶، بیست

♦ ۲۲۴ اسلام و حقوق بشر

کنند و این اصول در سال ۲۰۰۷ به شورای حقوق بشر سازمان ملل در ژنو و سازمان ملل در نیویورک ارائه شدند. کمیسر عالی حقوق بشر سازمان ملل، «لوییس آربور» ایرانیه ای صادر کرد که اصول یو گیاکارتا تاییدکننده اصول پایه حقوق بشر برابری در حقوق هستند. او اخطار داد که توسل به فرهنگ نمی تواند توجیه کننده عدم التزام به این اصول باشد و اندرز داد که به نظر او «احترام به تنوع فرهنگی برای توجیه وجود قوانینی که ناقض حق بنیادین حیات، امنیت و حریم خصوصی از طریق جرم خواندن روابط خصوصی بی ضرر میان افراد بالغی که به عمل شان رضایت دارند، کافی نیست.»[۲] هر چند این اصول از طریق روندهای معمول ایجاد معاهدههای سازمان ملل صورت بندی په مثابه ارائه کننده نوعی از قانون نرم قلمداد می شوند که سندیت و مرجعیت دارند هر چند بیانیههایی از لحاظ قانونی الزام آور درباره اصول مرتبط حقوق بشر نیستند.[۳] یکی به مثابه ارائه کننده نوعی از قانون از اصل سوم آن نهفته است که می گوید: «گرایش جنسی و هویت جنسیتی هر فرد بخشی از شخصیت اوست و یکی از جنبههای بسیار جنسی و هویت جنسیتی هر فرد بخشی از شخصیت اوست و یکی از جنبههای بسیار پایهای تعیین سرنوشت، کرامت و آزادی است.» محافظه کاران هم چنان به شدت در برابر پایه دیدگاه مقاومت می کنند.

در ادبیات مربوط به این موضوع، با نزاعهای فلسفی و آشفتگیهای اصطلاحی مواجه می شویم و هر انتخاب اصطلاح و تعبیری مشکل ساز است. درباره مزیتها و معایب مجموعههای مختلف اصطلاحات و تعابیر بحثهایی وجود دارد و هیچ دسته از تعابیر بخوردار از اجماع کلی نیست و ادعا می شود که اصطلاحات و تعابیری که در یک جامعه معنی دارند ممکن است در بسترهای اجتماعی و فرهنگی متفاوت جایی نداشته باشند. [۴] این بحث با رسمیت شناختن این که می توان به تعریفهای صیقل یافته تری رسید، فرض می کند که طبقه بندی گرایش جنسی تمایل شهوانی یا عاطفی فرد را به جنس موافق و یا مخالف نشان می دهد در حالی که طبقه بندی هویت جنسیتی به درک روان شناختی افراد از مذکر یا مونث بودن خودشان بر می گردد که ممکن است یکسان یا متفاوت با طبقه بندی آنها بر اساس ویژگی های ظاهری یا بیولوژیک شان باشد. اصطلاحات دیگری نیز ممکن است وقتی سازگار یا مناسب با یک بستر خاص جغرافیایی یا فرهنگی باشند پدیدار شوند. یکی از آنها «هم جنس گرا»ست که اصطلاحی است که بالقوه معنایی تحقیر آمیز دارد ولی سرفصلی است که در خاورمیانه به کرات درباره مردانی که با مرد دیگری سکس دارند به کار می رود. اصطلاح دیگر «گی» است که معانی مختلفی دارد دیگری سکس دارند به کار می رود. اصطلاح دیگر «گی» است که معانی مختلفی دارد

<sup>1.</sup> Louise Arbor

ولی در اینجا برای کسانی به کار میرود که به افرادی از جنس خودشان تمایل دارند آن هم در محیطهایی که مفاهیم حقوق گیها و برابری اقلیتهای جنسی قدرت پیدا کردهاند.

در فصلهای دیگر، مقایسههای اصلی میان تمهیدات جا افتاده قانون حقوق بشر بین المللی و تمهیدات مرتبط در طرحهای حقوق بشر خواهند بود. تاکنون، چنین مقایسههایی درباره اقلیتهای جنسی میسر نبوده که باعث به تعویق افتادن پرداختن به این مبحث در ویرایشهای پیشین این پژوهش شده است. قانون حقوق بشر بین المللی در جریان تدوین اصولی درباره اقلیتهایی جنسی است ولی هنوز هیچ قاعده و قراردادی درباره پرداختن به حقوق آنها در میان نیامده است. علاوه بر این، طرحهای حقوق بشر اسلامی به صراحت به مسائلی مانند گرایش جنسی یا هویت جنسیتی نمی پردازند هر چند پیامهای تبصرههای اسلامیای را که این طرحها بر حقوق بشر وضع می کنند می توان از پاسخهای منفی سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان به پیشنهادهای اصول تازه حقوق بشر سازمان ملل درباره گرایش جنسی و هویت جنسیتی استنباط کرد.

هنگام رو به رو شدن با این اصول، سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان در وضعیتی یکسره متفاوت با موقعیتی هستند که هنگام تمسک به قوانین تبعیض آمیز علیه زنان در آن واقعاند. جایی که پای زنان در میان باشد، بعضی از کشورهای مسلمان از لحاظ دیدگاههای به ویژه واپس گرایشان برجسته می شوند و به روشنی ناهمساز با این اجماع هستند که تبعیض علیه زنان یک اجماع نظری نادرست است که می توان دریافت که ضرورتا با اقدامات موثری در میدان عمل برای حذف تبعیض همراه نمی شود. کشورهایی مثل ایران و عربستان سعودی که به خاطر داشتن قوانین و سیاستهایی که باعث می شود با معیارهای بین المللی عقب افتاده به نظر برسند احساس شرمساری می کنند، اکنون خود را مجبور می بین المللی عقب افتاده به نظر برسند احساس شرمساری می کنند، بشر بین المللی زنان احترام می گذارند. از سوی دیگر، وقتی پای اصول حفظ برابری فارغ بشر بین المللی زنان احترام می گذارند. از سوی دیگر، وقتی پای اصول حفظ برابری فارغ عضو آن به راحتی و صراحت مخالفت بی ابهام خود را اعلام می کنند و اطمینان دارند که عضو آن به راحتی و صراحت مخالفت بی ابهام خود را اعلام می کنند و اطمینان دارند که از حمایت گسترده بسیاری از کشورهای دیگر نیز برخوردار خواهند بود.

#### اقلیتهای جنسی در خاورمیانه

از کشورهای خاورمیانه با توجه با کارنامه تاریک حقوق بشری شان به طور کلی، نمی توان توقع داشت که رفتار خوبی با اقلیتهای آسیب پذیر جنسی داشته باشند. در واقع، دولتها 💠 ۲۲۶

و چهرههای عمومی ممکن است زخم زدن و تعقیب افرادی را که افکار عمومی از لحاظ جنسی منحرف میدانند سود آور تلقی کنند چون هم به تعصبهای مردمی پا میدهند و هم خود را در مقام قهرمانان اخلاقیات اسلامی نشان میدهند.[۵]

دست بر قضا، در خاورمیانه، تاکید قاطع مقامات دولتی بر تنبیه مردانی بوده است که با مرد دیگر سکس دارند، که در این جا کانون توجه بحث ما خواهد بود. توجه بسیار کمتری به هم جنس گرایی زنان می شود. در خاورمیانه، افرادی که در گیر موارد ملایم تر ناساز گاری جنسی هستند، مثل دو جنسیتی بودن محتطانه، به احتمال بسیار کمتری مورد تعقیب قرار می گیرند.[۶]

کسانی که در خاورمیانه هم جنس گرایی را محکوم می کنند، مانند همتایان شان در سایر مناطق، اغلب منکر شواهد علمی هستند که میل به جنس موافق مادرزادی است. عده زیادی با بی اعتنایی یا نادیده گرفتن یافته های پژوهش های مدرن بر این تصور باقی می مانند که مردمی که هم جنس گرا زندگی می کنند آزادانه تصمیم گرفته اند اوامر الهی را به سخره بگیرند و به میل و اراده خود به کارهای غیر اخلاقی و رفتار جنسی منحرفانه بپردازند به جای این که رفتارهای جنسی متعارف «عادی» داشته باشند. افرادی که گرفتار چنین تصورات نادرستی هستند باور دارند که توجیه مجازات کردن رفتار هم جنس گرایانه میان افراد بالغ رضایت داده به این کار، سخت تر از سایر تخلفاتی نیست که مرتبا جرم تلقی می شوند، از قبیل پرداختن به روسیی گری یا تدارک و تهیه تصاویر مستهجن.

کشورهای خاورمیانه نه تنها در فهرست کشورهایی هستند که رابطه جنسی افراد بالغ رضایت داده به آن را جرم می دانند بلکه بعضی ها هم مجازات اعدام را برای این روابط در نظر می گیرند، از جمله در ایران، موریتانی، عربستان سعودی، سودان و یمن. در این کشورها به رغم میراث مشتر ک اسلامی شان، قوانین مربوط به رفتار جنسی با هم جنس در تعریف جرایم مربوط تفاوت ها و ناساز گاری های بسیار دارد و مجازات ها نیز تفاوت های زیادی دارند. در بعضی از مقررات جزایی، اعمال مختلف فیزیکی با شرح و تفصیل بسیار زیاد توصیف شده اند و مجازات های خاصی برای هر یک از آن ها آمده است، ولی در سایر کشورها، هم جنس گرایی را می توان تحت تمهیدات گسترده جرم شناختن تخطی از اخلاقیات تعقیب کرد که جا را برای مجازات های مختلف باز می کند.[۷] عربستان سعودی از قانون فقهی اسلامی نامدوناش برای مجازات هم جنس گرایان استفاده می کند که اجازه در عمل در قوانین مقرر شده اند کنار بگذاریم، در خاورمیانه، هم جنس گرایان در معرض در عمل در قوانین مقرر شده اند کنار بگذاریم، در خاورمیانه، هم جنس گرایان در عراق، قانون در عمل در عواق، قانون

جزایی رفتارهای هم جنس گرایانه را مجازات نمی کند، ولی در فضای ناامنی و بی قانونی که از زمان حمله آمریکا حاکم شده است، قتلهای فراقانونی و شکنجههای وحشیانه هم جنس گرایان با اغماض انجام می شود و بنا به فتوایی در سال ۲۰۰۵ از سوی مرجع عالی شیعیان «آیتالله سیستانی» که خواستار قتل هم جنس گرایان به شدید ترین و جه شده بود، این آزارها تقدس هم پیدا کرد.[۹]

با توجه به غلبه و تسلط نظامهای مردسالار در خاورمیانه که در آن نقش های جنسی تعریف صلبی دارند و در آنها زنان مخلوقاتی فرودست قلمداد می شوند که باید تحت قيموميت باشند، اين مشغله مجازات رفتار هم جنس گرايانه تعجب آور به نظر نمي رسد. در چنین محیطی، این که مردی نقشی فرودست را اختیار کند که طبیعت تنها به زنان اختصاص داده است مایه رسوایی است و نتیجهاش این است که دخول از دبر به زور به یک مرد او را مانند زن می کند که نهایت تحقیر است. در مصر، تحت دیکتاتوری «حسنی مبارک»، یلیس از این بدنامی که به دنبال هر مردی که به عنف با او لواط شده بود بهرهبرداری می کرد تا باعث تلقین وحشت شود - چنان که در پرونده بدنام ژانویه سال ۲۰۰۶ دیده می شود که پلیس به «عماد الکبیر»، راننده مینی بوسی که در برابر آنها ایستادگی کرده بود، با خشونت حمله کرد. در فیلمی ویدیویی نشان داده می شود که الكبير جسارت مي كند كه جلوي پليس قاهره بايستد و داخل دعوايي شود ميان پليس و يسر عموىاش و يليس قاهره وحشيانه به الكبير حملهور مي شود. از آنجا كه يليس تصمیم گرفته بود که از این حادثه با تلفن موبایل فیلم بگیرد و سپس آن را پخش کند، مصریها سند روشنی داشتند از این که چطور پلیس از تهدید لواط به عنف برای ارعاب آنها استفاده كرده بود. در اين فيلم تصاوير الكبير ديده مي شد كه او رو كتك زدهاند و سپس به شکلی سادیستی جارویی را به مقعد او فرو کرده بودند و او به خود می پیچد و از شدت درد فریاد می زد. پلیس که فکر می کرد تبلیغ کردن این حمله باعث ترساندن بقیه رانندهها می شود، این ویدیو را به تلفن های موبایل بقیه رانندههای مینی بوس نیز فرستاد تا هشداری به آنها بدهد که باید در برابر پلیس با احترام و تواضع رفتار کنند و گرنه فیلمهایی از آنها پخش خواهد شد که نشان می دهد رفتار تحقیر آمیزی با آنها می شود که دست کمی از رفتار با زنان ندارد.[۱۰]

رژیم مبارک بیشتر دغدغهاش مجازات وطی از دبر رضایت مندانه بود تا متوقف کردن لواط به عنف با روشهای شکنجه پلیس. تعقیب قضایی «کویین بوت» ۱ در قاهره در سال ۲۰۰۱ تصویری است از خطرات پیش روی هم جنس گرایان در مصر.[۱۱] در دورهای

💠 ۲۲۸

که دیکتاتوری مبارک به خاطر چالشهای اسلام گرایان عصبی بود و مشتاق بود ذهن شهروندان را از شرایط بد اقتصادی منحرف کند، رژیم حملاتی را به هم جنس گرایان آغاز کرد که سالها ادامه پیدا کرد و منجر به سرکوب جلوههای وجودی آنها، حذف وبسایتها، سازمانها، میخانهها و باشگاههای آنها شد. افرادی که ابتدا دستگیر شدند حامیان یک قایق تفریحی «باشگاه شبانه روزی نیل» بودند به اسم کویین بوت که میان مردانی که خواستار سکس با مردان دیگر بودند مشهور بود. رژیم با آنها به مثابه تهدیدی برای امنیت ملی برخورد کرد و آنها را تحت پیگرد جنایی قرار داد و در دادگاه امنیتی دولتی با هیاهو و تبلیغات بسیار محاکمه کرد. گزارشهای هولناکی از انحرافات ادعایی جنسی متهمان منتشر شد.

مقامت تعقیب کننده که تنها به ایراد این اتهامات راضی نبودند، خلاقیتشان را با تصویر کردن متهمان به عنوان جنایت علیه اسلام، همچون شیطانپرستی، تفاسیر کذب از قرآن و توهین به ادیان آسمانی نشان دادند. دادستان هنگام سخن گفتن در دادگاه در یکی از پروندههای این سرکوبها ادعایی کرد که نشان می داد چطور مقامات رسمی مصر دوست داشتند افراد هم جنس گرا را به شکل افرادی با انحرافات اخلاقی تصویر کنند و گفتند که آنها «تن به رذیلت سپرده بودند تا جایی که در خدمت آن در آمده بودند و بدون هیچ و جدانی به سوی هر آن چیزی شتافته بودند که خدا منع کرده بود و خود را از هر هنجار اخلاقی رها کرده بودند. آنها از صراط مستقیمی که خدا برای بشر مشخص کرده بود منحرف شده بودند. آ

در راستای این الگوی متعارف در مصر که هر گونه رواداری در برابر رفتار هم جنس گرایانه را هم عنان با ارزشهای غربی می شمرد که مخالف اخلاقیات محلی است، دولت مصر در پی این بود که پرونده را بخشی بزرگ تر از جنگی فرهنگی ترسیم کند و از دستگاه قضایی بابت دفاع از فرهنگ اصیل در برابر منحرفان جنسی که با نیروهای اجنبی همدستی می کردند تا امنیت ملی را تهدید کنند، ستایش کرد.[۱۳] یک سخنگوی دولت که در سال ۲۰۰۳ از جرم دانستن رفتار هم جنس گرایانه در مصر در نیویورک تایمز دفاع می کرد این نکته را گفت که «روا داشتن هم جنس گرایی» در مصر قابل قبول نیست و افزود که «چیزی که برای آمریکا یا برای اروپا خوب است برای جای دیگری خوب نیست. [۱۴]

ایران به خاطر تعقیب سخت گیرانه کسانی که ساز گار با دو گانه صلب و جزم جنسیتی در ایدئولوژی اسلام گرای رسمی نیستند که در آن تنها زن و مرد تعریفشده متعارف وجود دارد و سکس تنها بین زن و مرد قانونی است، بدنام است. در سالهای بلافاصله

پس از انقلاب اسلامی، ایران همه انواع سرپیچیهای جنسی را جرم اعلام کرد. مردانی که ظاهر زنانه داشتند و زنانی که ظاهر مردانه داشتند، هم جنس گرایان، دو جنسیها، کسانی که لباس جنس مخالف را می پوشیدند و کسانی که تغییر جنسیت می دادند همه آماج خشم رژیم بودند. از آن جا که افراد با گرایش جنسی و جنسیت تغییریافته افراد منحرفی تلقی می شدند که سزاوار هم جنس گرا تلقی شدن بودند، آنها نیز در معرض اشکال مشابهی از ارعاب، پیگرد، بازداشت، شکنجه و مجازاتهای و حشیانهای مثل سنگسار و اعدام بودند. [1۵] بعدا، راهی باز شد برای کسانی که افرادی با «جنسیت مشوش» نامیده می شدند تا از این معضل خود خلاص شوند و خود را به روان درمانی شدید، درمان هورمونی و جراحی اندام های جنسی بسپارند که از نظر رژیم می توانست انحراف جنسی بعضی از فقهای معاصر اسلامی آمادگی خود را نشان دادهاند که جنبههای روان شناختی بعضی از فقهای معاصر اسلامی آمادگی خود را نشان دادهاند که جنبههای روان شناختی تغییر بدن در جهت سازگاری با هویت جنسی فرد مجاز است. [۱۷] فقهای ایران این تغییر بدن در جهت سازگاری با هویت جنسی فرد مجاز است. [۱۷] فقهای ایران این موضع را تایید کردهاند.

در سپتامبر سال ۲۰۰۷، رییس جمهور احمدی نژاد در برابر مخاطبانی بهت زده در نیویورک اعلام کرد که در کشور او هیچ هم جنس گرایی وجود ندارد و ادعا کرد که «در ایران ما چنین پدیده ای نداریم.»[۱۸] واقعیت این است که بر خلاف جامعه گیهای نیویورک، هم جنس گرایان ایرانی ناگزیر شده اند چنان زیر زمینی شوند که عمدتا نامرئی هستند. هم جنس گرایان که با تهدید اعدام روبرو هستند یک راه گریز بالقوه دارند که جراحی تغییر جنسیت است ولی به نظر می رسد که این مسیر هم لزوما داوطلبانه انتخاب نمی شد.

رژیم ایران دوست دارد تصویری مترقی از خودش نشان بدهد و تمایل اش به پذیرفتن جراحی تغییر جنسیت را برای افرادی که تنشان سازگار با گرایش جنسی ذهنی شان نیست، نشانه ای از گشودگی ایران به روی رهیافتهای علمی قلمداد کند. واقعیت این است که با توجه به این که اکثر کشورهای مسلمان جراحی تغییر جنسیت را غیرقانونی می دانند، رویکرد ایران ممکن است در ابتدا بسیار روشن اندیشانه به نظر برسد. اما در عمل، مردان ایرانی که خود را مردانی تعریف می کنند که به مردان دیگر تمایل دارند ممکن است احساس اجبار کنند که تن به جراحی تغییر جنسیت بدهند تا از پیگرد جزایی و مجازات مرگ به خاطر رفتار هم جنس گرایانه اجتناب کنند.[۱۹] فیلم مستندی در سال ۲۰۰۸، با عنوان «شبیه دیگران باش» (یا ترنسکشوال در ایران)، به بررسی احساسات

🏞 ۲۳۰ اسلام و حقوق بشر

ایرانیانی می پردازد که منتظر جراحی تغییر جنسیت هستند و کسانی که این جراحی را انجام دادهاند. بعضی از کسانی که مصاحبه می شوند می گویند که نمی خواهند با جراحی تغییر کنند ولی مجبورند تن به جراحی بدهند چون در غیر این صورت دیگر جایی در ایران نخواهند داشت.[۲۰] به این ترتیب، مردی که رابطه با جنس موافق دارد و مطلقا مایل نیست که بدناش با جراحی تغییر کند تا شبیه زن شود، از بیم جاناش تصمیم گرفته است که تن به جراحیای بسپارد که برای بقای او ضروری است.

این نوع محیط تحکم آمیز که در آن برای فرار از مجازاتی که همه کسانی را که از قواعد دگر جنس گرایی تخطی می کنند تهدید می کند، مردم احساس ناچاری می کنند که تن به چیزی بدهند که از نظر شان مثله کردن تن شان است، هیچ نسبتی با آن چه مدافعان حقوق بشر در حمایت از اصل یو گیاکار تا در ذهن دارند ندارد که خواستار این است که دولتها «دسترسی افرادی را که خواهان تغییر بدن شان در رابطه با تغییر جنسیت هستند به درمان، مراقبت و پشتیبانی کار آمد و غیر تبعیض آمیز مهیا کنند.» از کشوری که به حقوق بشر احترام می گذارد انتظار می رود که ملتزم به تمهیدات اصل ۳ باشد که می گوید: «هیچ کس نباید ملزم به تن دادن به روندهای پزشکی، از جمله جراحی تغییر جنسیت، عقیمسازی یا درمان هورمونی به خاطر پذیرفته شدن قانونی هویت جنسی اش باشد.» در نتیجه، می توان دید که سیاستهای ایران در مجازات رفتار هم جنس گرایانه نه تنها ناقض اصول حقوق بشر مربوط به گرایش جنسی هستند بلکه منجر به نقض اصول حقوق بشر مربوط به هویت جنسی نیز می شوند.

در منطقه خلیج فارس که تغییر سریع اجتماعی اقتصادی و حضور شمار بسیاری زیادی از خارجی ها و کار گران مهاجر تاثیر جابجا کننده ای بر وضع موجود داشته است، کشورها وسواس فزاینده ای نسبت به محدود کردن شکل و شمایل رفتار مغایر با جنسیت متعارف در ملاء عام داشته اند. یکی از نگرانی های ویژه سر کوب چالشها در برابر دو گانه جنسیتی محلی توسط زنانی بوده است که ظاهر مردانه دارند و آشکارا از مفاهیم سنتی زنانه تخطی می کنند. این زنان که مشهور به «بویه» هستند – با کلمه انگلیسی «بوی» (پسر) و تای تانیث عربی مضاف به آن، بیمار و نیازمند به درمان قلمداد شده و تحقیر می شوند تا تمایلات شان اصلاح شود. رسانه های منطقه خلیج فارس به ظهور بویه ها اعتراض شدید کرده اند و «جنس سوم» شامل هم مردان زن نما و هم زنان مرد نماست. در دوبی، تهدید مرد شدن زنان منجر به این شد که دولت در سال ۲۰۰۹ حرکتی برای آگاه سازی عمومی انجام دهد که هدف اش متوقف کردن این پدیده و تقویت دوباره زنانگی دختران بود.[۲۱]

بازتر و دمو کراتیک تر که در آن اسلام گرایان با این که نقشی در سیاست دارند ولی همیشه به خواسته خود نمی رسند، روز به روز عدم تحمل اش را در برابر احترام نگذاشتن به طبقه بندی های متعارف جنسیتی نشان داده است. اما بر خلاف ایران، کویت هیچ گزینه ای برای جراحی تغییر جنسیت ارائه نمی کند. در دسامبر سال ۲۰۰۷، مجلس ملی متممی را بر اصل ۱۹۸ قانون جزایی تصویب کرد که مقرر می دارد که «هر فردی که مرتکب عملی ناشایست در ملاء عام شود، یا ظاهر فردی از جنس مخالف را تقلید کند، مشمول حبس به مدت حداکثر یک سال یا جریمه ای به میزان حداکثر یک هزار دینار می شود.» بلافاصله پس از این تصویب، پلیس شروع به سرکوب، دستگیری و حبس بسیاری کرد. بازداشت شدگان که محروم از دسترسی به و کیل بودند بدرفتاری هایی را گزارش کردند که شامل کتک زدن، توهین و تراشیدن سرشان بود. [۲۲] دیده بان حقوق بشر با مشاهده این سرکوب ها در اعتراض گفت:

مقررات پوششی که صرفا بر مبنای کلیشههای جنسیتی باشد هم محدود کننده آزادی بیان و هم مانع خودمختاری فرد است... کویت نه به مردم اجازه می دهد که هویت حقوقی شان را تغییر دهند تا سازگار با جنسیتی که در آن می زیند باشد و نه می گذارد که ظاهر فیزیکی شان از طریق جراحی تغییر جنسیت تطبیق پیدا کند. قانون جدید... هدف اش محدود کردن بیشتر حقوق آنها و حذف کامل شان از حضور عمومی است.[۲۳]

#### ديدهبان حقوق بشر با ارزيابي تخلفات مرتبط مي گويد:

مقررات دلبخواهی و مداخله گرانه پوشش به مثابه رفتار و پوشش قابل قبول، ناقض حقوق حریم خصوصی و آزادی بیان است که تحت قانون بینالمللی تضمین شدهاند. کتک زدن و بدرفتاریهایی که مقامات بنا به گزارشها زندانیان را در معرضشان قرار میدهند ناقض ممنوعیتهای به رسمیتشناخته شده بینالمللی علیه شکنجه یا رفتار یا مجازات ظالمانه، غیر انسانی و تحقیر آمیز است.

این گزارش هم چنین متذکر شد که اصل ۱۹. جیو گیاکارتا از دولتها میخواهد که هر اقدام لازمی را انجام دهد تا «اطمینان حاصل کند که برخورداری کامل از حق ابراز هویت یا فردیت، از جمله از طریق بیان، سلوک، پوشش، ویژگیهای بدنی، انتخاب نام یا هر وسیله دیگر مهیا شود.»[۲۵]

🚓 ۲۳۲ اسلام و حقوق بشر

در سال ۲۰۰۹ در اقدامی جالب، دادگاه عالی پاکستان حکم کرد که کارتهای هویت ملی شامل رده سومی برای افراد دگرجنس است که در این مورد زیرطبقه مردان که «هجره» خوانده می شوند هستند که خود را زن می دانند و لباس زنانه می پوشند.[۲۶] جای آن دارد که فکر کنیم چرا پاکستان این شیوه را در زمانی اختیار می کند که دیگران در منطقه به شدت جلوههای جنسیت سوم را سر کوب می کنند. به نظر می رسد که به خاطر این که طبقه هجرهها مدتها بخشی از فرهنگ شبهقاره بوده است و خود را سازگار با نظم با ثبات اجتماعی نشان داده است، تصمیم به اعطای به رسمیت شناختن این افراد تهدیدی برای وضع موجود تلقی نمی شده است. علاوه بر این، به رسمیت شناختن این طبقه سنتی نمی توانست منسوب به تاثیر فساد آمیز غربی شود که این خود باعث تسهیل این اقدام شده است. مطالعه ای درباره این الگوهای دگر جنسیتی در آسیا نشان می دهد که این نوع طبقه «جنس سوم» نشان گر این است که طبقه بندی های غربی در پرداختن به این الگوها کافی نیستند.[۲۷]

تحول اخیری در ترکیه ممکن است خاورمیانه ای هایی را که در پی به دست آوردن پذیرش مفهوم حقوق برابر فارغ از گرایش جنسیتی یا هویت جنسی هستند، تشویق کند. پس از بهار عربی، ترکیه معمولا به مثابه یک الگو دیده می شود. ترکیه که میان اروپا و آسیاست و پیوندهای تاریخی عمیقی با جهان عرب به خاطر دوره سلطنت عثمانی دارد، یک کشور محترم مسلمان است که به توسعه سریع اقتصادی تحت نظامی دمو کراتیک رسیده است. هر چند هم جنس گرایان ترک از تبعیض و آزار رنج می برند، فعالان حقوق گیها از آزادی سازمان دهی برای پیشبرد اهداف شان و آزادی بر گزاری تظاهرات در ملاء عام برای این هدف ها برخور دارند – و حتی می توانند مراسمی مثل راهپیمایی غرور گیها را در استانبول بر گزار کنند. راهپیمایی بزرگی که در ژوئن سال ۲۰۱۱ بر گزار شد صراحت خواستار این بود که به صراحت خواستار این بود که تمهیدات برابری در قانون اساسی اصلاح شود و شامل حال مقوله «گرایش و هویت جنسی» نیز بشود. [۲۸] هر چند مبارزه برای گسترش تمهیدات برابری در ترکیه نزدیک به پیروزی نیست، دست کم این حرکت آغاز شده است و یاد آوری است از این نکته که تنها در غرب غیر مسلمان نیست که مردم تمهیدات برابری را در برگیرنده همه اشخاص فارغ از گرایش جنسیتی و هویت جنسی شان می دانند.

### اتوريته اسلامي محل نزاع

این پرسش به طور طبیعی رخ میدهد که آیا این باور رایج در میان مسلمانان مبنی بر

این که اسلام می گوید مردی که با مرد دیگر سکس داشته باشد باید مجازات شود، و حتی مجازات مرگ داشته باشد، واقعا ریشه در منابع اسلامی دارد یا نه. همسو با رویکرد عمومی مسلمانان که چطور می توان برداشتهای تازهای از میراث اسلامی ارائه داد که ساز گار با حقوق بشر باشد، این باور دستخوش چالش شده است.[۲۹] مسلمانان که در گیر این پروژه هستند با بسیاری از همان دشواریهایی دست و پنجه نرم می کنند که همتایان یهودی و مسیحی شان داشتند و راههای تازهای را باز کردند برای ارائه تحلیلهایی که هدف اش برانگیختن هم دینان شان بود به این که دید گاههای متعارف را درباره اقلیتهای جنسی بازنگری کنند. مسلمانان نیز مانند همتایان شان در گیر به چالش کشیدن تفسیرهای سنتی از متون مقدس شان هستند که مشوق این باور شده است که ار تباط هم جنس بین افراد بالغ رضا داده به آن ذاتا غیر اخلاقی است و در تعارض با اوامر دینی.

«اسكات سراج الحق كوگله»، كه بسيارى از زواياى مسأله را وراى مواردى كه در اينجا به اختصار بررسى شدهاند سنجيده است، اشاره مىكند كه قرآن اكثريت دگرجنس گرا را مخاطب قرار مىدهد و تنها به طور سربسته به هم جنسگرايان اشاره مىكند و به آنها به عنوان يك گروه اجتماعى اكثريت نمى پردازد. در ارزيابى او، متون مربوط در آثار مقدس، ارتباط با هم جنس را تنها در مواردى محكوم مىكنند كه بهره كشانه يا خشن باشد.[۳۰] اين نكته اين امكان را باز مى گذارد كه اعمال بين شركاى جنسى از يك جنس كه بر مبناى رضايت طرفين و غير بهره كشانه باشد جرم تلقى نمى شوند.

آیات زیادی در قرآن نیستند که درباره گرایش جنسی یا هویت جنسیتی حرف بزنند، و پیامدها و لوازم متونی نیز که به این مقولات می پردازند محل بحث و نزاع است. آیات قرآنی که مورد بازنگری قرار می گیرند شامل مواردی است که به قصه لوگ و ویرانی سدوم و عمورهٔ بر می گردد. قرائتهای موجه تازهای ارائه شدهاند که به مشکلات تفسیر سنتی این آیات اشاره دارند و می گویند که مسأله هم جنس گرایی نبوده است بلکه شرارت و رذایلی بوده که باعث برانگیختن غضب خداوند و ویرانی این شهرها شده است.[۳۱]

یکی از مسائلی که از نو بررسی می شود این است که آیا رابطه هم جنسها به درستی «زنا» دانسته شده است یا نه. زنا، یا رابطه جنسی بین افرادی که با هم از دواج نکر ده اند، در زمره جرایمی است که مجازات حد دارد و گناه کبیره شمرده می شود چون قرآن گناه را مشخص کرده است و مجازات به آن تعلق می گیرد. پرسشی که پیش می آید این است که آیا زنا که در قرآن به نظر می رسد فقط به رابطه جنسی بین زن و مرد بر می گردد،

💠 ۲۳۴

باید به قیاس توسعه داده شود و شامل اعمال جنسی هم جنسان هم بشود و نتیجه این شود که مجازات حد به آن تعلق گیرد یا نه. درباره موضوع مدتها اختلاف نظر وجود داشته است و بسیاری از فقهای بر جسته پیشامدرن رابطه جنسی هم جنسان را در زمره زنان نیاورده اند و در نتیجه توصیه کرده اند که مجازاتهای سبک تری برای چنین روابطی در نظر گرفته شود.[۳۲] این دیدگاه ها در میان فقهای مکتب بزرگ تر و ذی نفوذتر حنفی رایج بوده است.

در بستر قرآنی، هیچ دلیل آشکاری وجود ندارد که مجازاتهای بسیار خشن برای تحذیر از رابطه جنسی خارج از ازدواج بین زن و مرد در نظر گرفته شود اما همان مجازات به رابطه بین هم جنسان تسری داده نشود. متن قرآن شامل عبارات مفصلی است که احکام مشروحی را درباره مقررات جانشینی بر اساس روابط خونی افراد با فرد متوفی بیان می کند. از آنجا که اکثر املاک باید بین خویشاندان نسّبی متوفی بر اساس طرح پیچیده قرآنی توزیع شود، زنی که دارای فرزند از هر کسی جز شوهرش باشد، بالقوه می تواند فرزند نامشروع محروم از ارثی داشته باشد که سهم کسانی را ببرد که در واقع نسبت خونی با متوفی دارند. به این ترتیب، سکس نامشروع بین زن و مرد سلامت و انسجام طرح جانشینی را تهدید می کرد. با توجه به این که روابط بین هم جنسها تهدیدی برای تولید فرزند نیست و سهم الارث معین از املاک را کاهش نمی دهد، هیچ مبنای معقولی وجود ندارد که بحث کنیم آیا آنها منطقا باید مجازاتهایی همسان داشته باشند یا نه.

روند بررسی عالمانه آنچه اسلام درباره گرایش جنسی می گوید که در اینجا تنها به صورت گذرا بررسی شده است، کاری است در حال جریان ولی هماکنون هم زمینههایی را برای ادلهای فراهم می کند که منابع اسلامی مستعد این هستند که به شکلی فهمیده شوند که در جانب آن نوع از جرم و گناه دانستن رفتار جنسی نباشند که به طور معمول در خاورمیانه یافت می شود و سرسری وار به اتوریته و اصالت اسلامی نسبت داده می شود.

#### تنشها میان غرب بر سر رفتار با اقلیتهای جنسی

در خاورمیانه، در گیری ها بر سر حقوق بشر در زمینه گرایش جنسی و هویت جنسیتی مرتبا چنین تصویر می شود که غربی هایی که مروج حقوق بشرند با فرهنگ منطقه نزاع دارند. [۳۳] اروپا که با مقرر کردن معیارهایی عالی در کنوانسیون اروپایی حقوق بشر، قانون پیشرفته ای در زمینه حقوق بشر دارد، نخستین منطقه ای بود که حفاظت از حقوق بشر را فارغ از گرایش جنسیتی به رسمیت شناخت و حفاظت کرد. در پرونده تاریخی سال

۱۹۸۱ بین «داجن و بریتانیای کبیر» این حکم که پیگرد جزایی سکس رضایت مندانه بین مردان در خلوت نقض حق حریم خصوصی است نخستین مورد از سلسله ای از احکام بود که قوانین جزایی تاثیر گذار بر فعالیت هم جنسان را منتفی می کرد. [۳۴] پیشرفت به سوی ملغی کردن قوانین تبعیض آمیز علیه گیها در آمریکا آهسته تر و نامتوازن تر بوده است ولی در سال ۲۰۰۳ تحول مهمی اتفاق افتاد و دادگاه عالی در پرونده «لورنس در برابر تگزاس» حکم کرد که پیگرد جزایی رفتار خصوصی جنسی میان افراد بالغ رضایت مند نقض آزادی حفاظت شده توسط بند روند دادرسی متمم چهاردهم است. باید به یاد آورد که غرب تنها در همین اواخر به سمت نفی قوانین کهنی رفته است که باز تاب دهنده این باور بسیار ریشه دار بود که رابطه جنسی هم جنسان باید جرم دانسته شود.

قوانین در غرب در حال حاضر نه تنها بسیار لیبرال تر از قوانین خاورمیانه هستند، بلکه حرکتهای معاصر برای پیشبرد حقوق بشر برای افراد فارغ از گرایش جنسی و هویت جنسیتی شان اغلب توسط دولتهای غربی و سازمانهای غیر دولتی حقوق بشری مستقر در آنجا پی گرفته می شود. سازمان عفو بین الملل و دیده بان حقوق بشر، که هر دو مقرشان در غرب است، در انتقاد از نقض حقوق بشری که بر افراد بر مبنای گرایش جنسی یا هویت جنسیتی شان اثر می گذارد بسیار برجسته بوده اند. در این اوضاع، در ک این نکته دشوار نیست که چرا بسیاری در خاورمیانه حمایت از حقوق گیها را مترادف و هم عنان با ترویج عقاید غربی می دانند. علاوه بر این، بسیاری از مسلمانانی که در غرب زندگی می کنند، پشتیبانی کرده اند.[۳۵] شمار دگرجنسهایی که در کشورهای مسلمان زندگی می کنند، پشتیبانی کرده اند.[۳۵] شمار زیادی از این مسلمانان برای درخواست پناهندگی بر مبنای تعقیب پیشینشان به خاطر گرایش جنسی یا هویت جنسیتی شان در خاورمیانه به غرب گریخته اند.[۳۵]

البته جای تعجب نیست که این حمایت جای خود را در غرب یافته است، چون سازمانهای غیر دولتی حقوق بشری در خاورمیانه اغلب از این حرکتها به دلایل متعدد رو گردان هستند از جمله به خاطر این که این حمایتها به خودی خود خطرناک است و هم قرانی آنها با «حقوق گیها» کار را بر منتقدانشان راحت تر می کند که به آنها بر چسب عامل طرحهای هژمونیک و سلطه جویانه غربی بزنند و این می تواند به کار آنها در زمینههای دیگر صدمه بزند. «حسام بهجت» مدافع حقوق بشری مصری در اصرارش بر پی گیری این حمایت در شرایط دشوار، نمونهای نامعمول است که باور دارد اطمینان

<sup>1.</sup> Dudgeon v. United Kingdom

<sup>2.</sup> Lawrence v. Texas

💸 ۲۳۶

حاصل کردن از حفاظت از خودمختاری فرد، انسجام تنانه و حریم خصوصی برای حقوق بشر حیاتی هستند.[۳۷]

یکی دانستن برابری حقوقی فارغ از گرایش جنسیتی با فرهنگ غربی سادهسازی بیش از حد است. رویکردهای غربی هرگز یکدست نبودهاند و قوانین جزایی غربی تا همین اواخر رویکردهای همجنس گرا هراسانه داشته است. تا اواخر دهه ۱۹۵۰، در بریتانیای کبیر رفتار همجنس گرایانه به شدت تحت پیگرد قرار می گرفت و مجازات مي شد. [٣٨] طرفه آن كه وقتي استعمار گران ارويايي بر خاورميانه تسلط يافتند، ارويايي ها خود درباره تمایلات همجنس گرایانه و اباحیوار خاص «شرقیها» که میدیدند با تحقیر حرف می زدند. علاوه بر این، در طی دوره استعمار، دولتهای غربی بذرهای هم جنس گرا هراسی را در بخش هایی از خاورمیانه کاشتند. فقهای پیشامدرن اسلامی حامی مجازاتهایی برای اعمال جنسی میان مردان بودند، ولی گفته شده است که این قدرتهای استعماری اروپایی بودند که خاورمیانهایها از آنها این مفهوم را قرض گرفتند که طبقهای از مردمان وجود دارند به عنوان «همجنس گرا» که باید به عنوان افرادی منحرف به خاطر گرایشهای هم جنس خواهانه شان محکوم شوند. بعد از این که اروپاییها قوانینی را جا انداختند که همجنس گرایی را در خاورمیانه محکوم می کرد و باز تابدهنده ارزشهای غالب آن زمان در اروپا بود، این پیوندهای غربی، که جنبههایی از خصلت دوپیوندی نظامهای قانونی خاورمیانه شدهاند، بعدا طوری نمایش داده شدند که گویی منعکس کننده ارزشهای اسلامی اند.[۴۰]

### مخالفتهای کشورهای مسلمان با طرحهای تازه سازمان ملل

مسائلی مانند تبعیض و تعقیب بر مبنای گرایش جنسی در آغاز نظام حقوق بشری سازمان ملل به صراحت بررسی نشدند. اما زبان کلی درباره همه انسانها در ماده اول اعلامیه جهانی حقوق بشر چنین است که «آزاد و برابر در کرامت و حقوق» هستند و تمهیدات اصل ۲ که تضمین می کند که همه از حقوق و آزادیهای مقرر در اعلامیه جهانی حقوق بشر «بدون هیچ نوع تمایزی» برخوردار باشند، این قابلیت را داشت که چنین فهمیده شود که تضمین کننده حقوق فارغ از گرایش جنسی و هویت جنسیتی است. تا سال ۱۹۹۴ طول کشید تا کمیته حقوق بشر سازمان ملل، نهاد معاهده ای سازمان ملل ناظر بر اجرای معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، تایید کند که تبعیض بر مبنای گرایش جنسی ناقض حقوق بشر در پرونده «تونن در برابر استرالیا» است.[۴۹] در پرونده

<sup>1.</sup> Toonen v. Australia

تونن، قوانین تاسمانی درباره جرم دانستن روابط جنسی رضایت مندانه میان مردان بالغ در خلوت به چالش کشیده شد. کمیته حکم داد که چنین قوانینی با حق حریم خصوصی آمده در معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) تعارض دارد و هم این که تبعیض بر مبنای گرایش جنسی در دایره منع تبعیض بر اساس سکس در معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) می گنجد. کمیته هم چنین دفاعهای تاسمانی را رد کرد که می گفت مردانی که با مردان سکس داشته باشند تهدیدی برای معیارهای اخلاقی جامعه تاسمانی هستند و ملاحظات اخلاقی باید هنگام رسیدگی به حق حریم خصوصی در نظر گرفته شوند.

این جا تنها می توان چند گام بزرگ را در تاریخ پر فراز و نشیب تلاشهای درون نظام سازمان ملل برای ترویج برابری در حقوق و آزادیها فارغ از گرایش جنسی و هویت جنسیتی بررسی کرد.[۴۲] در یک گام بلند در سال ۲۰۰۳، برزیل کوشید که حمایت کمیسیون سابق حقوق بشر سازمان ملل را به دست بیاورد که در سال ۲۰۰۶ از نو سازماندهی شد و نام تازه شورای حقوق بشر را گرفت، تا قطع نامهای تصویب شود که مدعی است حقوق بشر نباید به هیچ شکلی بر اساس گرایش جنسی دچار مانع شود و این قطعنامه با مخالفت شدید شکست خورد. در مارس ۲۰۱۱، «بیانیه مشترکی درباره یایان دادن به اعمال خشونت آمیز و نقضهای مرتبط حقوق بشر بر اساس گرایش جنسی و هویت جنسیتی» از سوی ۸۵ کشور به شورای حقوق بشر ارائه شد. این بیانیه از کشورها میخواست که به خشونت، احکام جزایی و نقضهای حقوق بشر مرتبط با گرایش جنسی و هویت جنسیتی یایان دهد و مصرانه از شورا خواست که به مسائل مربوط به حقوق بشر بپردازد. این بیانیه مبتنی بر زبان مشابهی در بیانیهای بود که در سال ۲۰۰۶ به شورا از طرف نروژ ارائه شده بود و این یکی نخستین بیانیه از این نوع بود که به صراحت به هویت جنسیتی اشاره می کرد در حالی که بیانیه دیگر در سال ۲۰۰۸ توسط آرژانتین به مجمع عمومی سازمان ملل ارائه شده بود. بیانیه آرژانتین حمایت ۶۶ کشور را به دست آورد ولی در مقابل آن، متن دیگری توسط سازمان همکاری اسلامی ارائه شد که حمایت ۶۰ کشور را به دست آورد. متن سازمان همکاری اسلامی «اصول عدم تبعیض و برابری» را تایید می کرد ولی مدعی بود که حقوق بشر جهانی شامل «تلاش برای تمرکز روی حقوق افراد خاص» نیست.[۴۳] یعنی، سازمان همکاری اسلامی تلاش کرد که بیانیه آرژانتین را به صورت تحریفی از اصول جهانی حقوق بشر نشان دهد و بگوید که درست نیست زیرگروههایی از مردم را برای حفاظتهای خاص برجسته کنند. مخالفت سازمان همکاری اسلامی در پرتو تاریخ نظام حقوق بشر سازمان ملل معنایی نداشت چون این ❖ ۲۳۸ اسلام و حقوق بشر

شورا با اصولی کلی در اعلامیه جهانی حقوق بشر آغاز شده بود ولی بعدا با مقرراتی که حقوق خاص تری را برای حفاظت زیر گروههایی از بشریت فراهم می کرد بسط یافته بود. به این ترتیب، کشورهای عضو سازمان ملل به طور قاطع کنوانسیونهای بعدی حقوق بشر و اعلامیههایی را درباره زیر گروههایی که نیازها و شرایطشان نیازمند حفاظت ویژه هستند مانند کودکان، افراد بومی، زنان، کارگران مهاجر، پناهندگان و اشخاص معلول تصویب کرد.

در ۱۵ ژوئن ۲۰۱۱، شورای حقوق بشر با ۲۳ رأی موافق و ۱۹ رأی مخالف و سه رأی ممتنع قطعنامهای تاریخی را درباره حقوق بشر، گرایش جنسی و هویت جنسیتی تصویب کرد که توسط آفریقای جنوبی ارائه شده بود. کشورهایی که علیه آن رأی دادند عبارت بودند از آنگولا، بحرین، بنگلادش، کامرون، جیبوتی، گابون، غنا، اردن، مالزی، مالدیو، موریتانی، نیجریه، پاکستان، قطر، جمهوری مولدوا، فدراسیون روسیه، عربستان سعودی، سنگال و او گاندا. این قطعنامه خواستار مطالعه قوانین و روشهای تبعیض آمیز و اعمال خشونت آمیز علیه افراد بر مبنای گرایش جنسی و هویت جنسیتی شان و مطالعه چگونگی استفاده از قانون حقوق بشر بین المللی برای پایان دادن به خشونت و نقضهای مربوط حقوق بشری بر اساس گرایش جنسی و هویت جنسیتی شد. [۴۴] وقتی که گزارش در دسامبر سال ۲۰۱۱ ارائه شد، «ناوی پیلای»، کمیسر عالی حقوق بشر سازمان ملل از جمله از کشورها خواست که قوانینی را که هم جنس گرایی را جرم می دانند ملغی کنند و قوانین جامعی علیه تبعیض تصویب کنند. این گزارش به تفصیل توضیح داد که «الگویی از نقضهای حقوق بشر» که نیازمند رسیدگی است، شامل خشونت «هم جنس گرا هر اسانه و دگر جنس هر اسانه» است. [۴۴]

به این ترتیب، علی رغم این که هیچ کنوانسیون حقوق بشری پدید نیامده است که به طور مشخص به حقوق اقلیتهای جنسی بپردازد، الگوی برنامههای سازمان ملل نشانگرا آن است که پیشرفت مهمی به سوی از میان بردن این شکاف رخ داده است.

همه برنامههایی از این نوع با انتقادهای شدید و مقاومت قوی مواجه شدهاند و سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن در صف مقدم ائتلاف مخالفت با آنها بودهاند. هر چند سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن اغلب در مخالفت با این برنامههای سازمان ملل به اسلام ارجاع میدهند، مخالفتهای گسترده دیگری نیز وجود دارند که نشان میدهد مبنای توجیه این مخالفتشان چیز دیگری است. در یک چرخش مهم، سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان به جای متوسل شدن به اسلام برای توجیه عدم همراهی با قانون حقوق بشر بین المللی، مرتبا موضع خود را به صورت کشورهایی که مدافع

قانون حقوق بشر بین المللی هستند در برابر کسانی که به ادعای آنها آن را به اعمال تغییرهای نامناسب تحریف می کنند، تغییر داده اند. علاوه بر این، وقتی به زمینه فرهنگی برای مخالفت ارجاع می شود، آنها اغلب می گویند که اعلامیه صادره توسط کنفرانس حقوق بشر وین در سال ۱۹۹۳، که در فصل اول بررسی شد، خواستار در نظر گرفتن موارد مشخص ملی، منطقه ای و فرهنگی شده است. یعنی به جای توسل به خاص گرایی اسلامی، آنها دفاع فرهنگی خود را بر اصلی بنا می کنند که در درون نظام حقوق بشری سازمان ملل ته بین شده است.

بعضی از نمونههای بیانیههای آنها در این جا ارائه شده است که نشان می دهد که اسلام تنها یکی از زمینههای متعددی است که از آن برای مخالفت استفاده می شود. یکی از درون مایه های این پاسخ در نامه سال ۲۰۰۴ سازمان همکاری اسلامی آمده است که توسط پاکستان به نیابت از سازمان همکاری اسلامی میان کشورهایی که در جلسهای در ژنو شرکت داشتند توزیع شد و مدعی است که «گرایش جنسی مسأله حقوق بشری نیست.» [۴۶] این موضع سخت، سازش ناپذیر و انکار گر موضعی بود که سازمان همکاری اسلامی انتظار داشت از حمایت گسترده بر خوردار شود.

در کتابی که هدفاش کاهش دادن میزان انحراف کشورهای سازمان همکاری اسلامی از قانون حقوق بشر بینالمللی است، پیشنهاد شده است که اعضای سازمان همکاری اسلامی باید این مجال و آزادی عمل را داشته باشند که مواضع خود را در این زمینه تعریف کنند و این زمینه حوزهای است که پای مسائل اخلاقی بر حسب د کترین حاشیهی پذیرش در میان است.[۲۹]اما این د کترین صرفا قصدش این است که به دولتها اجازه میزانی از مصلحتاندیشی را بدهد که بتوانند تفسیر کنند که چطور اصول حقوق بشر را به کار ببندند، و مصلحتاندیشی دولتها را با معیارهای مختلفی محدود می کند و به دولتها حق انحصاری امتناع کلی از به رسمیت شناختن حقوق بشر را نمی دهد به شکلی که سازمان همکاری اسلامی اصرار دارد که مطلقا مبنایی برای حفاظت از حقوق بشر اقلیتهای جنسی وجود ندارد.

در پاسخ به بیانیه سال ۲۰۰۸ ارائه شده توسط آرژانتین، که در بالا ذکر آن رفت، سازمان همکاری اسلامی بیانیهای را تهیه کرد که توسط سوریه به نیابت از ۵۷ کشور عضو ارائه شد و تنها ۱۲ کشور از میان آنها عضو سازمان همکاری اسلامی نبودند. سوریه با اشاره تحقیر آمیز به این «به اصطلاح مفاهیم» گرایش جنسی و هویت جنسیتی، بر این نظر بود که «هیچ بنیان حقوقی در موازین حقوق بشر بین المللی» برای بیانیه آرژانتین وجود ندارد و بیان کرد که «از تلاش برای تمرکز بر اشخاص خاص بر مبنای علایق

💠 ۲۴۰

و رفتارهای جنسی شان» به بهای سایر انواع عدم مدارا و تبعیض «برآشفته شده است.» سوریه همچنین شکایت کرد که بیانیه آرژانتین «وارد مسائلی شده است که اساسا در دایره قلمرو حاکمیت داخلی کشورهاست» و به این ترتیب به حق حاکمیت ملی احترام نگذاشته است. سوریه همچنین هشدار داد که مفهوم گرایش جنسی «شامل انتخابهای شخصی بسیار گسترده» است که می توان همچنان گسترش پیدا کند و در نتیجه «راه را برای عادی سازی اجتماعی و احتمالا مشروعیت بخشیدن به بسیاری از اعمال تاسفبار از جمله کودکآزاری باز کند.» سوریه با تکرار سایر پاسخهای سازمان همکاری اسلامی شکایت کرد که «ما با نگرانی متذکر تلاشهایی برای ایجاد «حقوق تازه» یا «معیارهای تازه» با سوء تفسیر از اعلامیه جهانی و معاهدههای جهانی برای گنجاندن مفاهیمی هستیم که هرگز توسط عموم اعضاء تبیین نشده و مورد توافق نبوده است.»[۴۸]

باز هم به این مضمون مشترک بر میخوریم که گرایش جنسی مسأله انتخاب شخصی است و تمهیدات مربوط به گرایش جنسی و هویت جنسیتی متعلق به نظام حقوق بشر سازمان ملل نیستند و مضاف بر آن شکایت می شود که برقراری حقوق بشر در این زمینه ها مداخله در حاکمیت ملی کشورهاست. هشدار سوریه مبنی بر این که بیانیه سال ۲۰۰۸ آرژانتین می تواند منجر به مشروعیت بخشی به انحرافات جنسی شود نشاندهنده تاکتیک آشنایی است که توسط مدافعان جرم دانستن رفتار جنسی ناسازگار با هنجارهای دگرجنس گرایی به کار بسته می شود. مثلا قاضی دادگاه عالمی آمریکا، «آنتونین اسکالیا» در اعتراضاش در حکم پرونده «لورنس علیه تگزاس» مدعی شد که منطق پشت حکم قانون اساسی که خواستار مجرمیتزدایی از رفتار جنسی هم جنسها میان افراد بالغ رضایت مند است، پیامدش این است که دولتها بر اساس قانون اساسی نمي توانند رفتارهايي مثل دو شوهري، از دواج هم جنسها، سكس با محارم بزر كسالان، روسپی گری، استمناء، زنا، فساد جنسی، حیوانیت و مسائل مستهجن را جرم بدانند.[۴۹] با تشویق سازمان همکاری اسلامی، در نوامبر سال ۲۰۱۰، کمیته سوم مجمع عمومی سازمان ملل با رأی ۷۹ به ۷۰ (و ۱۷ رأی ممتنع و ۲۶ رأی غایب) تصویب کرد که کلمات «گرایش جنسی» از قطع نامهای که از اشخاص در برابر اعدامهای فرادادگاهی، سرپایی یا دلبخواهی حفاظت می کند حذف شود - هر چند این تغییر در نهایت ملغی شد. در زمان رأی گیری، مراکش که از سوی سازمان همکاری اسلامی سخن می گفت، دلایل زیر را برای حذف کردن ارجاع به گرایش جنسی ارائه کرد و توضیح داد که آنچه این بیانیه «گروه» می خواند عبارت است از:

به طور جدی گرفتار مفاهیم جنجالی و تعریفنشدهای است که هیچ مبنایی در

موازین حقوق بشر بین المللی ندارد. عدم مدارا و تبعیض در مورد رنگ، تبار، جنسیت و دین وجود دارند، اگر بخواهیم چند مورد را نام ببریم. جامعه بین المللی باید از گزینش گری به منظور تسهیل علایق خاص در مقایسه با سایر علایق پرهیز کند. چنین گزینش گری ای سابقه و سنتی را بنیاد خواهد نهاد که پارادایم حقوق بشر را به منظور ساز گار شدن با منافع گروههای خاص تغییر می دهد. تلاش برای ایجاد حقوق تازه مسأله مورد دغدغه این گروه است. از همه کشورهای عضو مصرانه خواسته شده است هم چنان توجه خاص به حفاظت از خانواده به مثابه واحد طبیعی و بنیادین جامعه مبذول کنند. [۵۰]

شایان توجه است که این بیانیه سازمان همکاری اسلامی گنجاندن عباراتی که هدفشان حفاظت از افراد در برابر اعدام فرا دادگاهی، سرپایی یا دلبخواهی بر اساس گرایش جنسیشان است، «گزینش گری» میخواند که هدفاش خدمت به منافع «گروههای خاص» است – انگار این مستلزم تحریف حقوق بشر و اعلامیهها درباره پیش تر ذکر آن رفت، با توجه به کنوانسیونهای مختلف حقوق بشر و اعلامیهها درباره زیر گروههای انسانها، این فکر که افزودن حقوق تازه درباره «گروههای خاص» لزوما تحریف قانون بینالمللی است هیچ بنیانی ندارد. به جای آن دلایل واقعی مخالفت باید مربوط به دشمنی با تقویت حقوق اقلیتهای جنسی باشد. می بینیم که بیانیه هم چنین شکایت دارد که صورت بندی کلمات استقبال از مفاهیم تازه و تعریف ناشدهای است که جنجالی و مشکل دار هستند. البته، افزودن «گرایش جنسی» به مقولههای گنجانده شده در خلیل احتمالی نگرانی واقعی سازمان همکاری اسلامی نبود با توجه به این که اعلامیه قاهره دلیل احتمالی نگرانی واقعی سازمان همکاری اسلامی نبود با توجه به این که اعلامیه قاهره بر حقوق بشر تبصره بیفزایند – گویی دقت تعریف از اساس هیچ موضوعیت و معنایی بر حقوق بشر تبصره بیفزایند – گویی دقت تعریف از اساس هیچ موضوعیت و معنایی ندارد.

مخالفتهایی که نمایندگان چند کشور مسلمان با قطعنامه فوقالذکر ۱۵ ژوئن ۲۰۱۱ در شورای حقوق بشر کردند نمونه مضامینی است که معمولا در بیانیههای سازمان همکاری اسلامی و اعضای اش با آنها برخورد می کنیم. پاکستان که به نیابت از سازمان همکاری اسلامی سخن می گفت، مدعی شد که این قطعنامه هیچ مبنایی در معیارهای قانونی بین المللی و حقوق بشر ندارد و سازمان همکاری اسلامی مخالف تلاش برای ایجاد معیارهای تازه است و بار دیگر متوسل به زبان پیش گفته درباره فرهنگ از اعلامیه

💠 ۲۴۲

کنفرانس حقوق بشر وین سال ۱۹۹۳ شد. عربستان سعودی شکایت کرد که این قطعنامه ارزشهایی را تحمیل می کند بدون در نظر گرفتن این که اینها چطور با احکام اسلام و سایر ادیان در تضاد هستند، اما مخالفت دیگری را نیز بدان افزود مبنی بر این که قطعنامه در راستای اصول توافق شده بین المللی حقوق بشر نیست. بحرین این تلاش را محکوم کرد و گفت که باعث می شود شورا به مسائلی جنجالی از قبیل هویت جنسی بپردازد و اعتراض کرد که این قطعنامه تلاشی برای ایجاد حقوق بشری تازه مبتنی بر تصمیمها و انتخابهای شخصی است و مبنایی در حقوق بشر بنیادین ندارد و هم چنین مدعی شد که قطعنامه معیارهای فعلی حقوق بشر بین المللی را تفسیر نادرست می کند. قطر بر نیاز به احترام گذاشتن به تنوع فرهنگی تاکید کرد و هم چنین اشاره کرد که قطعنامه مخالف اسلام است.[۵]

چنان که مشاهده می کنیم مخالفتهایی که بر اساس اسلام هستند میان آمیزهای از سایر مخالفتها دفن شدهاند که ماهیتی سکولار دارند. بسیاری از مخالفتها متمر کز بر عدم صواب دید سرسختانه کشورها در خصوص افزودن اصول تازه و جنجالی بودند که ظاهرا ساز گار با قانون حقوق بشر بین المللی نیستند و همچنین در تضاد با احترام به تنوع فرهنگی هستند. مخالفان همچنان اصرار دارند که همجنس گرایی به طور داوطلبانه اختیار می شود و ویژگی درونی یک بخش بزرگ از بشریت نیست. روی همرفته، سازمان همکاری اسلامی به روشنی تلاش کرد که اسلام را به عنوان مبنای مواضعاش به عنوان بخشی از راهبردی برای ایجاد ائتلافی میان فرهنگی کمرنگ کند تا در برابر تلاشهای سازمان ملل برای حفاظت از حقوق بشر همه انسانها فارغ از گرایش جنسی یا هویت جنسیتی شان مقاومت کند و این شاهدی است بر فرصت طلبیای که پشت تمسکهای گزینشی به اسلام برای محدود کردن حقوق بشر وجود دارد.

#### خلاصه

مخالفت محکم سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن با اصول پیشنهادی سازمان ملل که حفاظت از حقوق بشر را شامل مسائل مربوط به گرایش جنسی و هویت جنسیتی می کرد تعارض صریحی با تعامل عمدتا سازنده کشورهای مسلمان در تدوین اصول حقوق بشر در ابتدای نظام حقوق بشر سازمان ملل دارد. مواضع مانع تراشانه آنها متحدان زیادی میان کشورهای غیر مسلمان برایشان دست و پا کرده است که مانند آنها نسبت به فلسفه قانون حقوق بشر بین المللی، موضع غیر دمو کراتیک و خصمانه دارند. آرزوی ایجاد چنین ائتلافهایی نشان دهنده این واقعیت است که هر چند اسلام گهگاهی به مثابه

دلیل مقاومت در برابر اصول تازه حفاظت از اقلیتهای جنسی یاد می شود، سرفصلهای دیگری با جذابیت وسیع تر به کرات ارائه می شوند.

می توان مشاهده کرد که وقتی و به شکلی که از اسلام به عنوان مستمسکی برای سیاستهای دولتی انکار حقوق بشر استفاده می شود، صرفا مسأله محاسبه سیاسی است. به این ترتیب، هر چند آنها در گذشته به کرات و صراحت از اسلام به عنوان مبنای امتناع از التزام به قانون حقوق بشر بین المللی یاد کرده اند، سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن اکنون ترجیح می دهند که مسیر ریا کاری را در پیش بگیرند، و خود را مدافع خاص گرایی فرهنگی اسلامی قلمداد کنند که در تعارض با حقوق بشر است ولی کشورهایی باشند که از انسجام قانون حقوق بشر بین المللی دفاع می کنند و در برابر افزودن اصولی تازه که به زعم آنها تحریف گر آن است مقاومت می کنند.

مواضعی که سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان می گیرند پیامدهایی مستقیم برای طرحهای حقوق بشر اسلامی دارد. چنان که ذکر شد، در همه موارد این طرحها، حقوق بشر ذیل معیارها و موازین اسلامی قرار می گیرد. از آنجا که سازمان همکاری اسلامی و کشورهای مسلمان همواره فکر برابری حقوق، فارغ از گرایش جنسی و هویت جنسیتی را محکوم کردهاند، می توان از پیش گفت که تبصرههای اسلامی بر حقوق در طرحهای حقوق بشر اسلامی طوری تفسیر خواهند شد که این نوع برابری را مسدود کنند.

در همین حین، مسلمانان لیبرالی که از افکاری هم چون آنها که در اصول یو گیاکارتا آمده است استقبال می کنند، نقدهایی وارد می کنند به شیوه تمسک به اسلام برای روا دانستن جرم قلمداد کردن فعالیت جنسی افراد بالغ رضایت مند که سازگار با محدوده فعالیت دگر جنس گرای هنجاری نیست. ترویج این نقدها مشکلات نقض حقوق بشر را در خاورمیانه بر اساس گرایش جنسی و هویت جنسیتی به سرعت حل نخواهد کرد. اما گامی خواهند بود برای گشودن دری برای بازنگری در اعتبار قوانین مرتبط جزایی و سیاستهایی که فرضشان این است که اینها مبتنی بر اتوریته اسلامی اند و اکنون نشان داده می شود که به آن اندازه ای که پیش تر تصور می شد مبنای استواری ندارند.

## ٩

## آزادی دین در طرحهای حقوق بشر اسلامی

#### جنجالهای مربوط به احکام شریعت درباره ارتداد

آزادی دین موضوعی است که در آن طرحهای حقوق بشر اسلامی کشمکش مستقیم با قانون حقوق بشر اسلامی دارند. از آنجا که کشورهایی مثل ایران و عربستان سعودی که به خاطر نقض حق آزادی دین بدنام هستند، نقش پیشرو در صورت بندی این طرحها دارند، جای تعجب نیست که این طرحها هیچ نوع حمایتی از آزادی دین ارائه نمی کنند. این ها به این منظور نوشته شدهاند که حکم فقهای پیشامدرن را که دین گردانی از اسلام را منع می کند تسهیل کنند و زمینه ساز حق انحصاری حکومت ها باشند تا بتوانند افرادی را که می خواهند مرتد اعلام کنند. نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی مایل اند که این واقعیت را نادیده بگیرند که اصالت و سندیت فراوانی در میراث اسلامی وجود دارد که از احترام به آزادی دین دفاع می کند.

بسیاری از مسلمانان احکامی را که فقهای پیشامدرن در منع دین گردانی از اسلام و مجازات آن مقرر کردهاند زیر سوال میبرند. این فقها اغلب می گفتند که به مرتدان باید فرصت توبه و بازگشت به اسلام داده شود ولی اگر امتناع کردند، در صورت مرد بودن باید اعدام شوند و اگر زن بودند به زندان افکنده شوند تا نظرشان عوض شود. احکام

🍫 ۲۴۶

شریعت پیشامدرن همچنین مقرر می داشت که ارتداد، حکم مرگ مدنی را به دنبال دارد به این معنا که از جمله از دواج مرتد منحل می شود و مرتد از ارث محروم می شود. طبیعتا شریعت هیچ مجازاتی برای دین گردانی به اسلام از ادیان دیگر در نظر نمی گیرد.

متفكران پیشرو مدعى شدهاند كه تفسیرهای موجهی از منابع اسلامی وجود دارد كه آزادی دین را تامین می کنند.[۱] مسلمانانی که مخالف جرم شمردن ارتداد هستند اشاره می کنند که مجازات مرگ برای ارتداد در قرآن نیامده است.[۲] در واقع در آیه ۲۶ سوره بقره در قرآن، توصیه خاصی را میخوانیم که می گوید نباید هیچ اکراهی در دین باشد و آیات متعدد دیگری به گونهای سخن می گویند که گویی ایمان و کفر انتخابی شخصی است.[۳] دانشوری تونسی چنین دریافته است که قرآن می گوید خدا تسلیم به اسلام را «با وجدان و آزادی کامل» میخواهد و نشان میدهد که آزادی دینی برای احترام به برنامه خدا برای بشریت بنیادین است. این برنامه شامل امتیاز راز آمیز نفی پیام رستگاری اسلام است که امتیازی است که تمسک به اجبار یا قتل در مسائل ایمانی را نفی می کند.[۴] دانشوران معاصر اغلب گفتهاند که احکام فقهای پیشامدرن درباره ارتداد از پیرامون حوادث زندگی پیامبر و وقایع تاریخی پس از مرگ او برداشت شدهاند که به روی انواع بازسازی ها گشوده هستند و لزوما توجیهی برای اعدام مرتد فراهم نمی کنند مانند مواردی که مجازات اغلب در واقع به خاطر خیانت بوده است.[۵] دانشور لبنانی، «صبحی محمصانی»، مدعی است که شرایطی که در آن این مجازات در نظر گرفته شده است، مواردی کمیاب بوده است. او اشاره دارد که پیامبر هرگز کسی را صرفا به خاطر ارتداد نکشته است و مجازات مرگ تنها در مواردی اعمال می شده که عمل ارتداد مرتبط به خیانت سیاسی به امت بوده است. در این موارد، محمصانی استدلال می کند که مجازات

### کشورهای مسلمان با آزادی دین مخالفت می کنند

شدن با نیروهای دشمن و فتنهانگیزی بوده است.[۶]

قانون بین المللی حقوق بشر هیچ محدودیتی برای اعتقاد دینی فرد قائل نمی شود: آزادی در دین، یک آزادی بی قید و بند است. یکی از تاثیر گذار ترین بیانیه های این آزادی در اصل ۱۸ اعلامیه جهانی حقوق بشر آمده است. اصل ۱۸ می گوید: «هر فردی حق آزادی اندیشه، وجدان و دین دارد، این حق شامل آزادی تغییر دین یا عقیده و آزادی این که یا به صورت فردی یا جمعی و با دیگران در جلوت یا خلوت، دین یا باور خود را در تعالیم، فرایض، عبادات و مناسک ابراز کند، می شود.» آزادی دین در معاهده بین المللی

مرگ صرفا به امر تغییر دین تعلق نمی گیرد بلکه مجازات اقداماتی از قبیل خیانت، متحد

حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، در ماده ۱۸.۱ یک آزادی بی تبصره است. هر چند عبارت بندی آن شبیه اصل ۱۸ اعلامیه جهانی حقوق بشر است، تمهید معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) به طور مشخص آزادی دین گردانی را ذکر نمی کند. از لحاظ تاریخی مهم است که عبارت تضمین حق دین گردانی به درخواست نمایندهای از لبنان، که خود مسیحی بود، به اعلامیه جهانی حقوق بشر افزوده شده است. لبنان در دهه ۱۹۴۰ و ۱۹۵۰ میدانی از کثرت گرایی و مدارای دینی بود که در آن باهمستانهای بزرگی از مسیحیان، مسلمانان و دروزیان هم زیستی داشتند و در آن جا ناهمگون به نظر می رسید که مسیحیان بتوانند به اسلام بگروند ولی مسلمانان از گرویدن به مسیحیت منع شده باشند. جای تعجب نیست که وقتی نماینده لبنانی «شارل ملک» پیشنهاد کرد که این عبارات اضافه شوند، با مخالفتهای بعضی از کشورهای مسلمان رو به رو شد که ذکرش در فصل اول رفته است.

مخالفتها بعدا در بسترهای دیگری مطرح شدند. ایران، در بحث درباره اعلامیه حذف همه صورتهای عدم مدارا در سال ۱۹۸۱، مدعی شد که مسلمانان اجازه ندارند که دین شان را بگردانند و در صورت این کار اعدام می شوند.[۷] کنوانسیون حقوق کودک (CRC)'، که از میان همه کنوانسیونهای حقوق بشری بیش از همه تصویب شده است، در اصل ۱۴ آزادی دین کودک را تضمین می کند. هر چند بعضی از کشورهای مسلمان بدون هیچ ملاحظهای کنوانسیون حقوق کودک را تصویب کردند، بعضی کشورها آن را با قید تبصرههایی تصویب کردهاند. بعضی ها به صراحت ملاحظه شان را احکام اسلامی اعلام کردهاند ولی کشورهای دیگر با توسل به عبارات طولانی و مغلق گویی، با توسل به قانون اساسی شان، که اصول اسلامی را گنجانده است که می تواند مبنای منع دین گردانی باشد این کار را کردند. افغانستان، ایران و عربستان سعودی ملاحظاتی وسیع را هنگام تصویب کنوانسیون حقوق کودک وارد کردند که نشان میداد آنها ملزم به تمهیداتی که احكام اسلام را دور بزند نيستند كه بالقوه شامل اصل ۱۴ نيز مي شود. در منطقه خاورميانه الجزيره، عراق، اردن، كويت، مراكش، عمان، ياكستان، قطر، سوريه و امارات متحده عربی ملاحظات خاصی را در اصل ۱۴ وارد کردند. شاید این کشورها بیشتر مایل بودند که عدم یذیرششان را در برابر آزادی دین در بستری ثبت کنند که سلطه و قیمومیت یدری بر فرزند مسأله بود. بالاخره، در کشورهای خاورمیانه، همبستگی خانوادگی و اتوریته پدری اموری مقدس هستند و فرض می شود که فرزندان باید بر دین پدرانشان باشند. این بیانیههای عمومی نشاندهنده دور شدن مستمر آنها از اصل آزادی دین بود.

<sup>1.</sup> Convention on the Rights of the Child

🏞 ۲۴۸

#### اهميت معاصر ارتداد

از آنجا که اسلام دینی است که سرعت رشد آن از سایر ادیان بسیار بیشتر است و تلاش برای دین گردانی از اسلام نامعمول است، ممکن است شور و حرارت برای مجازات ارتداد گیج کننده به نظر برسد. حق آن است که فرض کنیم شمار کسانی که تحت تاثیر ممنوعیت ارتداد واقع شدهاند، بسیار اندک باشد. در واقع، منع دین گردانی از اسلام پیامدهای وسیعی دارد و بالقوه حقوق بخش بزرگ تری از جمعیت کشورهای مسلمان را بیش از آنچه در ابتدا ممکن است تصور کنیم محدود می کند.

چنان که تفسیر شده است، این ممنوعیت می تواند شامل حال کسانی شود که در دینی غیر مسلمانی به دنیا آمدهاند ولی والدین، اجداد یا حتی نیاکان دور ترشان از اسلام دینشان را گردانیدهاند. این مفهوم که بهاییان ابتدا رو گردان از اسلام شدهاند مبنای تعقیب آنها در ایران پس از انقلاب بوده است. هر چند افرادی که هدف قرار می گرفتند دینشان را عوض نکرده بودند، اسناد نشان می دهد که بهاییان ایران می توانند به خاطر این که اجدادشان دینشان را از اسلام گرداندهاند، مجازات شده و تحت پیگرد قرار گیرند.

این ممنوعیت می تواند بر مسلمانانی نیز اثر بگذارد که متمسک به عقایدی هستند که ساز گار با هر آنچه معیار راست کیشی در حال حاضر نزد نهادهای محلی قدرت مند اسلامی یا دولت ها نباشد. هر چند فرهنگ اسلامی پیشامدرن عموما عقاید مختلف درباره مسائل الهیات و احکام اسلام را تحمل می کرد، وقتی دولت های معاصر خاورمیانه یک اسلام رسمی یا برنامه های اسلامی سازی را پیش گرفتند، عدم مدارای خودشان را بروز داده اند و به مسلمانانی که روایت تصویب شده اسلام رسمی شان را نپذیرفته اند بر چسب کافر و مرتد زده اند. شرایطی که تحت آن اقلیت احمدی در پاکستان به طور قانونی به رتبه «غیر مسلمان» در برنامه اسلامی سازی رسمی تنزل داده شدند که پیش تر از این بررسی شده است. به طریق مشابه، جمهوری خواهان سودانی رسما در حکومت نمیری، «مرتد» از اسلام شدند هر چند خودشان هر گز اسلام را انکار نکردند. به این ترتیب، منع ارتداد تبدیل به وسیله ای برای جرم شمردن عقایدی شده است که کفر آمیز تلقی می شود و به مثابه عامل محدودیت آزادی مسلمانانی عمل کرده است که از نسخه ای از تعالیم اسلامی تبعیت می کنند که در آن محل مغضوب است.

پرونده بدآوازه «نصر حامد ابوزید»، استاد دانشگاه قاهره، نشان داد که دادگاههای مصر آماده بودند که اندیشه پیشرو اسلامی را ذیل عنوان ارتداد مجازات کنند.[۸] پرونده ابوزید از جمله ثابت می کند که نزاع راست کیشی سنی با افکار معتزلی که در فصل سوم بررسی شد، هنوز تمام نشده است چون بسیاری از مواضع جنجالی ابوزید ارتباط

نزدیکی با رهیافت خردگرای معتزلیان به اسلام داشت.[۹] ابوزید مواضعی گرفته بود که با این مفهوم رایج میان مدافعان معاصر اسلام به مثابه ایدئولوژی ناسازگار بود که قرآن معنایی تکصدایی دارد و بر تنوع در تفاسیر تاکید می کند.[۱۰] علاوه بر این، او این اصل را زیر سوال می برد که اسلام همه حوزه ها را در بر می گیرد و استدلال می کند که زمینه هایی مانند حقوق بشر مبتنی بر تحولاتی خارج از حوزه دین هستند.[۱۱] مانند عبدالکریم سروش، فیلسوف ایرانی که به خاطر ابراز عقایدی مشابه تحت تعقیب قرار گرفته است، ابوزید تبعات انحصار تفسیر قرآن در اختیار متکلمان حکومتی را ارزیابی می کند و مدعی است که وابستگی آن ها به حکومت باعث سر کوب تفسیرهای جدید و خفه کردن تحلیل انتقادی می شود.[۱۲] او گویی سرنوشت خود را پیش بینی کرده باشد، ادعا کرد که بهره برداری ایدئولوژیک از قرآن به وضع موجود مشروعیت می بخشد و منجر به این می شود که به مسلمانانی که آن را به چالش می کشند بر چسب بی دین، ملحد و کافر زده شود.[۱۳]

قانون احوال شخصیه مصر توسل به احکام اسلامی را به ارجاع به تمهیدات مقررات جاری مجاز میداند یعنی قاضی می تواند از آثار فقهای مذهب مسلط فقهی حنفی استفاده كند. شخص ثالثي كه يكسره با ابوزيد بي ارتباط بود، اجازه يبدا كرد ادعايي بكند كه بنا به آن تحت فقه حنفي، ازدواج ابوزید با همسر مسلماناش باید منحل میشد چون نوشتههای او نشان می داد که او مرتد شده است. دادگاهها نوشتههای ابوزید را بررسی کر دند که خواستار بازنگری در رهیافت متعارف به تفاسیر قرآنی شده بود و یذیرفتند که نظریههای او باعث ارتدادش شده است. بر این مبنا، دادگاهها ازدواج او را منحل اعلام کر دند. آنها به حفاظت قانون اساسی از آزادی دین اشاره کر دند ولی چنان که در پرونده ظهیرالدین در پاکستان رخ داد، آن را در پرتو موازین مسلط اسلامی تفسیر کردند. یعنی دادگاهها به این نتیجه رسیدند که تبصرههای اسلامی بر آزادی دین تلویحا آمدهاند و نتیجه گرفتند که طلاق اجباری این زوج بر مبنای عقاید دینی به ادعای آنها مرتدانهاش تعارضی با آزادی دین به شکلی که در قانون اساسی مصر آمده است ندارد.[۱۴]قضات با وجود این که با پذیرفتن تبصرههای اسلامی ای که باعث از کار انداختن و خنثی کردن آن می شد حق بشری آزادی دین را انکار کرده بودند، حاضر نبودند به این کار اذعان کنند. پرونده ابوزید نشان می دهد که چطور مسائل حقوق بشر آزادی دین و منزلت زنان به هم ارتباط دارند. بریادارندگان شریعت پیشامدرن اصرار دارند که زن باید تحت قیمومیت شوهر باشد که اگر زن مسلمان باشد، تحمل ناپذیر خواهد بود که با غیر مسلمان ازدواج کند چون اسلام - و زن مسلمان نشانهای از اسلام دیده می شود - نباید زیر سلطه و

🖈 ۲۵۰

استیلای دین دیگری در بیاید. آنها هم چنین این اصل را رد می کنند که هم مرد و هم زن باید هر دو آزادانه اجازه داشته باشند که همسرشان را انتخاب کنند بدون هیچ مانعی مبنی بر دین. نتیجه پرونده ی ابوزید را می توان به راحتی به همان اندازه به برابری ندادن مصر به زنان نسبت داد که به قائل نبودنشان به آزادی دین.

هر چند اجرای حکم طلاق نهایتا متوقف ماند و مصر بعدا قوانین اش را تغییر داد تا مانع از این شود که افراد خصوصی چنین دعاوی ای را طرح کنند، این پاسخهای دیرهنگام از ابوزید و همسرش در برابر متعصبان دینی که آماده بودند روایت خودشان از عدل اسلامی را پیاده کنند حفاظت نکرد. آنها تهدید کردند که ابوزید را به خاطر ارتداد فرضی اش یا هر دو را به خاطر زندگی معصیت آمیز با هم پس از طلاق اجباری شان خواهند کشت. زوج ناگزیر شدند که در اروپا پناهندگی بجویند. این نتیجه، یاد آور این نکته است که در فضای عدم مدارایی که در بسیاری از کشورهای مسلمان حاکم است، لازم نیست که خود دولت مجازات مرگ را برای «مرتد» تحمیل کند تا او به اشد مجازات بر سد.

این پرونده ار تداد نشان می دهد که ساده سازی بیش از حد است که چنین احکامی را به قوانین اسلام نسبت بدهیم. بالاخره، مقاصد فقهای پیشامدرن این بود که مسلمانانی را که دین شان را ترک می گویند مجازات کنند و روگردانی از امت اولیه اسلامی را تحذیر کنند. ابوزید، که به اذعان و بیان خود مسلمانی بود که منزلت و اعتبار بالایی در جامعه مسلمان داشت و مایل بود که دانشوری اسلامی را از طریق مطالعه قرآن احیا کند، بر خلاف میل اش از جامعه طرد شد آن هم بر مبنای سست و لرزان تصمیم یک دادگاه سکولار که دست بر قضا چالشهای او را در برابر عقاید مقبول توهین آمیز یافته بود. حکم «ارتداد» از مجازات به خاطر ترک ارادی دین، تبدیل شده بود به مجازاتی دلبخواهی که دادگاههایی در خدمت دولتهایی ملی می توانستند علیه مسلمانانی معتقد اعمال کنند که راه دیگری را برای فهم متن مقدس اختیار کرده بودند. در نتیجه حکم «ارتداد»، دو مسلمان از جامعه طرد شدند تا در تبعید در سرزمین غیر مسلمان زندگی کنند.

مدعیات ابوزید در دفاع از فهمی اصلاح گرایانه از منابع اسلامی او را در برابر انواع حملاتی که بسیاری از متفکران برجسته اسلام را ناگزیر به اختیار تبعید کرده بود، آسیب پذیر کرده بود. نویسندهای که درباره پرونده ابوزید نوشته و ابراز تاسف کرده است که دقیقا خلاق ترین، باهوش ترین و دلیر ترین کسان در جهان مسلمان هستند که آماج افترا، حمله، تعقیب و کشتار اعضای فرهنگ خود قرار می گیرند - و تمام اینها به خاطر این است که کوشیدهاند که راه دشوار احیا و حفظ فرهنگ خودشان را اختیار

کنند.[۱۵] وقتی اسلام به مثابه یک دین واکنشی و ستمگر تصویر می شود، باید این واقعیت را در ذهن داشته باشیم که مسلمانانی که اسلام را تبدیل به نظامی گشوده تر می کنند و دیدگاههایی روشن اندیشانه از دین شان ارائه می کنند اغلب اوقات از به چالش کشیدن راست کیشی بر حذر داشته می شوند از بیم سرنوشتی مشابه با سرنوشت ابوزید و افرادی مانند او، که منجر به یک فضای دینی عقیم در خاورمیانه می شود.

مانند بسیاری از موارد، نقضهای حقوق بشری که در نگاه اول ممکن است با استفاده از شریعت پیوند بخورند هنگام بررسی دقیق تر معلوم شده است که پیوند تنگاتنگی با سیاست محلی دارند. ابوزید خود مدعی است که به عنوان مرتد آماج تعقیب قرار گرفته بود به تلافی از انتقادهای او از طرحهای سرمایه گذاری اسلامی که در آن چهرههای ذی نفوذی سود می بردند. به هر تقدیر، این پرونده تاریک نشان می دهد که چرا حفاظت از آزادی دین دست کم برای مسلمانان به همان اندازه جمعیت غیر مسلمان در خاورمیانه مهم است. البته، تصور باطلی است که فکر کنیم نظامی که اعضای اکثریت جامعه مسلمان را به خاطر عقیده دینی شان تعقیب می کند، می تواند از آزادی های دینی اقلیتهای غیر مسلمان حفاظت کند.

در فضای عدم مدارایی که با حرکتهای رسمی اسلامی سازی و کنشگری اسلام گرایانه قدرت پیدا کرده است، کشمکشهای فرقهای رشد کرده اند و اتهامات ارتداد مضاعف شده اند. این جریان به حدی ویرانگر شده است که در ژوئیه سال ۲۰۰۵، جلسه ای متشکل از فقهای اسلامی عالی رتبه در اردن تشکیل شد تا اعلامیه ای تدوین کنند و این شیوه را که گروهی از مسلمانان گروهی دیگر را مرتد بخوانند محکوم کنند و ادعا کردند که چنین کاری تعرض به اسلام است. هر چند بیانیه تایید کرد که هم سنیها و هم شیعیان مسلمانانی راستین هستند، اما نتوانست صراحتا خواستار پایان دادن به تعقیب سایر مذاهب شود.[19]

منع دین گردانی از اسلام می تواند آزادی زنان مسلمان را نیز محدود کند و مانع از این بشود که از قانون شریعت بگریزند. مقررات جاری قانونی در بیشتر کشورهای خاورمیانه به این معنا هستند که تعلق دینی تعیین می کند که چه قانونی در مسائل احوال شخصیه جاری است. به جز در کشورهای بسیار نادری مثل ترکیه و تونس، که اصلاحاتی گسترده چنان اجرا شدهاند که یک معیار ملی برای همه شهروندان جاری است مسلمانان می بینند که در مسائلی مثل ازدواج و طلاق، تحت قوانین شریعت هستند.

در چنین نظامهایی، اگر هیچ منعی برای دین گردانی و جود نداشت، یک زن مسلمان می توانست قانون احوال شخصیه حاکم بر خود را صرفا با ترک اسلام عوض کند. در

🎝 ۲۵۲ اسلام و حقوق بشر

خاورمیانه، دین گردانی از یک دین به دین دیگر – و گاهی تغییر مذهب از یک مکتب فقهی به مکتبی دیگر – همیشه زمینه تغییر قانون جاری در مسائل احوال شخصیه بوده است. این دین گردانی ها معادل «خرید مجمع» در آمریکاست که در آن شاکیان با تغییر مکان زندگی شان از یک ایالت به ایالت دیگر می توانند قانون حاکم بر مسائل قانون خانواده شان را عوض کنند – «خرید» برای مجمعی که قانون مطلوب تری دارد.

دین گردانی طرفین را بالقوه قادر میسازد که به اهدافی برسند که تحت قانون احوال شخصیه اصلی شان برای شان رسیدن به آنها محال است. مثلا در یک کشور خاورمیانه ای، یک زن کاتولیک رومی که با مردی کاتولیک ازدواج کند از طلاق گرفتن محروم است، ولی می تواند با گرویدن به اسلام پیوند زناشویی اش را بگسلد. در نتیجه ازدواج او منحل می شود چون از مزیت حکم شریعت برخوردار می شود که یک زن مسلمان نمی تواند ازدواج معتبری با مردی غیر مسلمان داشته باشد. یک مرد غیر مسلمان نیز می تواند به اسلام بگرود و از مزیت قانون احوال شخصیه مطلوب تری برخوردار شود از قبیل حکم طلاقی ملایم تر. مجازات گرویدن از دین اسلام را می توان برای تحذیر «دین گردانی»هایی استفاده کرد که به مصلحت انجام شده اند به این شیوه که جلوی این فرصت طلبان را بگیرد که پس از این که حکمی قانونی از طریق وضعیت موقت مسلمانی شان بر ای شده دین اصلی شان بر نگر دند.

از آنجا که مرتد عقوبت مرگ مدنی را میبیند، ارتداد مسیر فراری را برای زنان مسلمانی فراهم می کند که جویای طلاق هستند ولی با موانع قانونی مواجه هستند. به این ترتیب، زن مسلمانی که مایل است مرگ مدنی را به جان بخرد، می تواند از کاربرد احکام شریعت با ترک اسلام بگریزد. در گذشته، عوامل اجتماعی و اقتصادی بسیاری زنان مسلمان را از اختیار کردن چنین مسیر تندروانهای بر حذر می داشت، اما این محذوریتها زیر نفوذ تغییرات اجتماعی مهم در حال فرو ریختن هستند. فرصتهای تحصیلی بهبودیافته، واقع شدن در معرض الگوهای مختلف اجتماعی از طریق رسانهها، رویکرد شکاکانه تری نسبت به انقیاد سنتی زن، و سایر عوامل ممکن است زنان را بر آن دارند که دیگر تاب پیوند زناشویی سنگین را که قبلا تحمل می شد نیاورند. در این شرایط تغییریافته، چشم انداز به دست آوردن آزادی از طریق ارتداد ممکن است مفتون کننده باشد.

به این ترتیب میان امتناع طرحهای حقوق بشر اسلامی از مجاز شمردن دین گردانی و عزم نویسندگان شان بر اطمینان از این که زنان مسلمان تحت قیمومیت احکام شریعت باقی بمانند ارتباطی و جود دارد. در جایی که احکام شریعت به مثابه طرحی برای تسلط

<sup>1.</sup> Forum shopping

بر زن دیده می شود، لازم می شود که دین گردانی به مثابه راهی که از طریق آن زن بتواند مقررات و احکام منتخب قانون را دست کاری کند، مسدود شود.

در كويت كه توانايي زنان براي خارج شدن از حلقه شريعت تهديد تلقي شده است، راه حل قانونی متفاوتی یافت شده است. در آنجا، قانونی جاری شده است که این حکم پیشامدرن شریعت را که ازدواج زن مسلمان به صرف ارتدادش منحل می شود، ملغی شده است. دلیل این تغییر در متنی توضیحی به همراه این اصلاح قانونی ارائه شده است: «شکایتها نشان داده است که شیطان راه ارتداد را برای زنان مسلمان جذاب می کند تا زن بتواند پیوند زناشوییای را که خوشایندش نیست بگسلد. به این دلیل، تصمیم گرفته شد که ارتداد منجر به انحلال ازدواج نمی شود تا این در خطرناک بسته شود.»[۱۷] مى توان ديد كه در كويت، وفادارى به شريعت در مقايسه با دغدغه حفظ نظم پدرسالارانه نقش دوم را پیدا کرده است؛ حکم شریعت در خصوص مرگ مدنی برای مرتد به خاطر نگرانی از این که این مجازات برای تحذیر زنان از متوسل شدن به ارتداد برای پایان به ازدواجشان ناکافی است، رها شده است. با تغییر در قانون زنان مسلمان در کویت دیگر نمی توان «این در خطرناک» را باز کنند. تا همین اواخر، غربی سازی پیشرو نظامهای حقوقی خاورمیانه به نظر میرسید که وعدهاش این است که اهمیت عملی محدودیتهای شریعت در زمینه آزادی دینی رو به افول خواهد گذاشت. پس از اصلاحات قرن نوزدهم و بیستم در زمینه قانون جزا، استفاده از مجازات مرگ موجود در شریعت برای برگشتن از اسلام نادر شد. حرکتهایی که برای اسلامیسازی قانون خاورمیانه انجام شد این جریان را معکوس کرد و باعث پدید آمدن نقضهای جدی قانون حقوق بشر بين المللي شد.

در مصر از دهه ۱۹۷۰ به بعد، مطالبات مصرانهای برای احیای مجازات مرگ برای ارتداد از اسلام وجود داشته است.[۱۸] این مطالبات با مخالفتهایی پرشور از سوی جمعیت بزرگ قبطی مصر و نیروهای لیبرال و سکولار مواجه شده است. هر چند دولت مصر در سال ۱۹۸۰ قانون اساسی را تغییر داد تا شریعت را منبع اصلی قانون گذاری کند، در برابر تلاشها برای جا انداختن حکم اعدام برای ارتداد از اسلام در قانون جزا مقاومت کرد. اما نمونههای فراوانی از آزار و ارعاب مسلمانان مصری که دینشان را از اسلام گرداندهاند گزارش شده است.

حتی در جاهایی که هیچ حکم اعدامی برای ارتداد از اسلام در قانون جزا گنجانده نشده است، دولتهایی که برنامههای اسلامیسازی را در پیش گرفتهاند می توانند هم چنان مردم را به خاطر ارتداد از اسلام اعدام کنند - گویی احکام شریعت حتی در

💠 ۲۵۴ اسلام و حقوق بشر

غیاب تمهیدات متناظری در قانون جزا هم چنان الزام آورند. در همین حین، دولتهایی که مرتدان را اعدام می کنند اغلب در اعلام علنی این که مردم را به خاطر عقاید دینی شان کشته اند یا در تصویب قوانینی که مؤید در پی داشتن اعدام به خاطر دین گردانی از اسلام هستند، مرددند.

#### عقايد تابنده

عجیب نیست که سلطان حسین تابنده روراست ترین نویسنده ای است که خواستار حفظ احکام پیشامدرن اسلام در محدود کردن آزادی دینی است. او می پذیرد که اهل ذمه از حق عمل به فرایض دینی شان برخوردارند ولی این حق به دیگران تعمیم داده نمی شود. اعضای دین بهایی از نظر تابنده خائن به اسلام هستند و باید مجبور به توبه و بازگشت به اسلام شوند. تابنده مدعی است که «پیروان دینی که مبنای اش مخالف اسلام» است نمی توانند در حکومت اسلامی آزادی دین داشته باشند و آنها را با پیروان احزابی سیاسی مقایسه می کند که «مخالف ایدئولوژی رژیم» هستند.[۱۹] تابنده فرض می کند که اسلام به نحوی موثر ایدئولوژیک شده است و آن را مانند خط مشی رسمی مارکسیستی در کشوری کمونیستی می داند که اجازه مخالفت و اعتراض در آن وجود ندارد.[۲۰]

تابنده سرسختانه اصرار دارد که دین گردانی از اسلام نباید تحمل شود. بنا به سخنرانی یک نماینده مصری در سازمان ملل که تابنده نقل کرده است، علت تغییر مذهب ممکن است فشار و اکراه، رشوه و تمایل زن «به بهرهبرداری از شرایط آسان تر برای طلاق که در بعضی ادیان دیگر حاصل می شود»[۲۷] باشد. در میان مشوق های دروغین دیگر برای ترک اسلام، تابنده وعده های دروغ دینی دیگر را ذکر می کند که ممکن است در اسلام بر کسی تعدی و اجحافی شده باشد یا امور شهوانی که اسلام منع می کند باعث ترک دیانت شده باشد.[۲۳] مسلمانی که از اسلام بر می گردد باید کشته شود چون «مانند عضو مریضی است که بر اثر مرض سیاه شده و قابل علاج نیست و باید قطع شود.»[۲۴] تابنده برای نشان دادن توجه فراوان اسلام به رفاه زن، پیشنهاد می کند که مرتد زن کشته نشود بلکه سرنوشت ملایم تری در محکومیت داشته باشد مثل «حبس ابد و اعمال شاقه.» از طرف دیگر، تابنده متذکر می شود که اسلام «کسی را که غیر اسلام را ترک کند و به اسلام بگراید پذیرفته و احترام کرده» است.[۲۵] او که ظاهرا غافل است از این که دیدگاههایش چقدر با قانون بینالمللی زاویه دارد فرض می کند که وقتی کسانی که قانون بینالمللی را می نویسند دلایل منع ار تداد را در اسلام درک کنند، قانون بینالمللی قانون بینالمللی زاویه دارد و منوع است.[۲۷]

شایان بررسی است که چطور استدلالهای تابنده برای منع ترک اسلام در تعارض با یکی از زمینههای محوری قانون حقوق بشر بین المللی است. قانون حقوق بشر بین المللی مبتنی بر این فرض است که آزادی دادن به افراد در گرفتن تصمیمهای بنیادینی که بر زندگی شان اثر می گذارد بخشی از لازمه و اقتضای انسان بودن است و در راستای رسیدن به کرامت و احترام به خود.[۲۸] اما تابنده مطلقا حق افراد را برای این که آزادانه در امور دینی از وجدان خود تبعیت کنند، رد می کند.

#### اعلاميه جهاني حقوق بشر اسلامي

اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی مدعی است که در اصل ۱۲.الف به «حق آزادی عقیده، اندیشه و بیان» می پردازد، اما باز هم از صورتبندیای در زبانهای انگلیسی و عربی استفاده می کند که معانی بسیار متفاوتی دارند. در نسخه انگلیسی، اصل ۱۲.الف می گوید که «هر فرد حق دارد اندیشه و عقیده خود را مادامی که در محدوده مقرر شده توسط قانون باشد، بیان کند. اما هیچ کس حق ندارد که نشر منکر بکند یا چیزی را بپراکند که تعرض به آداب عامه داشته باشد یا افتراء و اسائه ادب به کسی باشد یا سوء نیتی به آبرو و شهرت دیگری کند.»

این تمهیدات در نگاه نخست محدودیتهای بی طرفانه و سکولاری را بر آزادی بیان وضع می کند ولی از مسأله آزادی فاصله می گیرد. این فکر که بیان افتراآمیز و اسائه ادب را می توان به حکم قانون محدود کرد، به نظر غیر قابل مخالفت می رسد. زمانی که به یاد بیاوریم «قانون» در واقع اشاره به «مبادی شرعیه» است در ک می کنیم که محدودیت آزادی بیان آنقدر وسیع است که به دولتها اجازه نفی حق را می دهد.

نسخه عربی اصل ۱۲.الف پیامی یکسره متفاوت را منتقل می کند چون به صراحت به مبادی شرعی اسلامی برای محدود کردن آزادی بیان اشاره دارد. چنان که پیش تر به آن اشاره رفت، استفاده از معیارها و موازین بر گرفته از یک دین برای وضع محدودیت بر حقوق در قانون حقوق بشر بین المللی غیر قابل قبول است. اصل ۱۲.الف می گوید: «هر کسی حق اندیشه، باور و بیان افکار و عقاید خود را بدون دخالت یا مخالفت کسی دارد مادامی که از حدود مقرر شده در شریعت تبعیت کند. نشر باطل یا اشاعه و تشویق فحشا یا خوار کردن امت اسلام مجاز نیست.»[۲۹] به این تر تیب احکام شریعت نه تنها بر آزادی بیان قید می نهند بلکه بر آزادی فکر و عقیده نیز قید می گذارد.

بنا به تجربه قبلی، هر کسی می تواند حدسهایی بزند که چه احکامی از شریعت را ممکن است برای محدود کردن این حقوق به کار ببرند. از جمله مردم می توانند از تلاش 🖈 ۲۵۶

برای تغییر دین مسلمانان به ادیان دیگر منع شوند و از گفتار تمسخر آمیز و سب آلود درباره پیامبر منع شوند. تعیین اهمیت این جمله دوم دشوار است. نسخه انگلیسی می گوید که بهتان و افترا مقولاتی از بیان هستند که حفاظت نشده اند اما نسخه عربی به نظر می رسد که منکر حفظ مقوله هایی یکسره متفاوت از بیان است. اصطلاحات نشر باطل، تشویق به فحشا، یا ترک دیانت اسلام مبهم اند و اصطلاحاتی با بار ارزشی ای هستند که هیچ معنای مشخص و نهایی ای ندارند چون به محدود کردن حقوق بشر مربوط اند. قابل تصور است که هر گفتار و بیانی که بتواند وفاداری به نسخه محلی راست کیشی اسلامی را به چالش بگیرد، تهدید کند یا کاهش دهد، ممکن است ممنوع شود. این تمهید هم چنین به نظر می رسد که زمینه سانسور گسترده را برای حفظ اخلاقیات مهیا می کند. اینجا، مانند موارد دیگر، ماهیت گشوده تبصره ها استعداد عقیم سازی همان آزادی هایی را دارد که اعلامیه دیگر، ماهیت گشوده تبصره ها استعداد عقیم سازی همان آزادی هایی را دارد که اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی تظاهر به اعطای آنها می کند.

«حق آزادی دین» سرفصل (گمراه کننده) اصل ۱۳ اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی است. این اصل در نسخه انگلیسی می گوید که هر فردی حق آزادی وجدان و عبادت را بر اساس عقاید دینیاش دارد. صورتبندی آن با صورتبندی عبارات همتای آن در اصول حقوق بشر بین المللی فرق دارد ولی تفاوت، تفاوتی نسبتا ملایم است.[۳۰]

اهمیت تفاوت بین اصل ۱۳ و معیارهای بینالمللی مرتبط با آن را وقتی می توان بهتر دریافت که به نسخه عربی رجوع کنیم که می گوید هر فردی حق آزادی عقیده و آزادی عبادت را دارد بنا به این اصل که «دین شما از آن شما و دین ما از آن ما» که عبارتی است بر گرفته از آیه ششم سوره الکافرون است. معنای کافران روشن است؛ به هر حال، معنایی منفی دارد. ترجمه کل سوره این است (ترجمه عبدالمحمد آیتی): «بگو: ای کافران، من چیزی را که شما می پرستید نمی پرستم. و شما نیز چیزی را که من می پرستم نمی پرستید. و من پرستنده چیزی که شما می پرستید نیستم. و شما پرستنده چیزی که من می پرستم می پرستم نیستید. شما را دین خود، و مرا دین خود.»[۳] این سوره درباره مرزی میان اسلام و «کفر» سخن می گوید و زمینه هم زیستی را فراهم می کند ولی تلاش نمی کند هیچ اصلی برای آزادی دین را به شکلی که در اسناد حقوق بشر بینالمللی یافت می شود بنیان شریعت محور است که تنها حقوق را به مسلمانان می دهد و با قید محدودیت هایی با اهل شریعت مسلمانان در نتیجه اجبار به تبعیت از دین خود ملزم به پیروی از احکام شریعت

۱. نویسنده از ترجمه انگلیسی قرآن «مارمادیوک پیکتال» استفاده کرده است ولی در متن فارسی به اقتضای زبان ناگزیر از یکی از ترجمه های فارسی قرآن استفاده شده است.

هستند که معنایاش این است که اجازه ترک اسلام را ندارند.

نسخه عربی بخش ۷ دیباچه اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، تعصب دینی زیربنایی این متن را نشان می دهد. نسخه انگلیسی این بخش بی طرفانه و بی ضرر به نظر می رسد و خواهان جامعه ای است که در آن «قدرت دنیوی امانتی مقدس تلقی می شود که باید در حیطه حدود مقرر شده توسط قانون اعمال شود و به شکلی که قانون صواب دیده است و با اعتنای لازم به اولویتهای مقرر شده توسط آن. همین بخش در نسخه عربی تفاوت فراوانی دارد و بیانی است از تعهد به جامعه ای که در آن همه مردم تنها به الله به عنوان خداوند تمام آفرینش باور دارند. این خود منجر به تعهدی برای ترغیب جمعیت جهان برای پیوستن به اسلام است و این تعهد سازگار با رویکردهایی نیست که هنجارهای حقوق بشر بین المللی در خصوص آزادی دین را شکل می دهند ولی این تعابیر در چارچوب طرحی که در آن دین گردانی از اسلام منع شده است تناسب دارند.

#### قانون اساسي پيشنويس الازهر

نسخه پیش نویس قانون اساسی الازهر در نسخه انگلیسی اصل ۲۹ می گوید که «در حیطه محدودیتهای شریعت اسلامی، دولت حقوق پایه طبیعی را برای عقاید دینی و عقلانی فراهم می کند.» در این صورتبندی مبهم، هیچ اشارهای به هیچ نوع آزادی دین نشده است. با توجه به این حذف، این اصل همان نوع «حق»ی را برای پیروی از دین فرد قائل می شود - بدون اعطای هر گونه حقی به مسلمانان برای تغییر دین - که در اصل ۱۳ اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی آمده است. اما همان اصل قانون اساسی پیش نویس الازهر به صراحت از «آزادی»ی کار و بیان و «آزادی» شخصی سخن می گوید. حذف «آزادی» (حریت) دین بعید است که تصادفی باشد، به ویژه با توجه به این نکته که اسلامی» ارائه شده اند. در اصل ۲۷ قانون اساسی پیش نویس هر گونه شکی مبنی بر این که آیا استفاده از این محدودیتها به منظور محدود کردن آزادی دین بر حسب احکام شریعت پیشامدرن است یا نه، بر طرف می شود. این اصل مجازات اعدام را برای ارتداد در نظر می گیرد. از آنجا که موازین حاکم را شریعت مقرر می کند، این مجازات تنها به بازگشت از اسلام بر می گردد.

صراحت و روراستی نسبی نسخه پیش نویس الازهر در خصوص مجازات مرگ برای ارتداد و بازگشت از اسلام در تعارض آشکار با گریزپایی و تزلزلی است که معمولا در طرحهای حقوق بشر اسلامی با آنها برخورد می کنیم. دانشگاه الازهر بلندآوازه ترین

🏞 ۲۵۸

مركز آموزش اسلام سنی است که در آن بر مطالعه فقه پیشامدرن، و نه قانون حقوق بشر بین المللی تاکید می شود. علاوه بر این، این دانشگاه پایگاهاش در قاهره است، و مسأله اعدام مرتد در آنجا ده ها سال است که مسأله اعدام مرتد در آنجا ده ها سال است که مسأله مجازات ارتداد بی تفاوت جنجال ها، برای نهادی مانند الازهر دشوار است که از مسأله مجازات ارتداد بی تفاوت بگذرد. علاوه بر این، این پیش نویس صرفا پیشنهادی است از سوی الازهری ها برای مضامینی که در حالت آرمانی باید در قانون اساسی باشند. از آنجا که این تمرین آنها تمرینی آکادمیک و دانشگاهی است، نویسندگان مجبور به سازش و مصالحه سیاسی با قبطیان مصری مغبون در این قصه نبوده اند و تهیه کنندگان این پیش نویس ناگزیر نبوده اند و به سازش با سیاست مداران و فقهایی که رویکردهایی مدرن به مشروطه خواهی داشتند و گنجاندن حکم اعدام برای ارتداد را در قانون اساسی ناصواب می دانستند.

### قانون اساسی ایران

قانون اساسی ایران سال ۱۳۵۸ به آن معنا به مسأله آزادی دینی نمی بر دازد. مهم است که قانون اساسی ای که از بسیاری جهات نسخه بر داری از الگوی فرانسوی است، حفاظت از آزادی دینی را از فهرست حقوقاش حذف کرده باشد. درست است که اصل ۲۳ تفتیش عقاید و حمله به مردم را به خاطر عقایدشان منع کرده است، و باید آن را چنین تفسیر كرد كه تعقيب ديني بايد جرم و غيرقانوني باشد. مقاصد و اميدهاي اوليه تهيه كنندگان این اصل هر چه بوده باشد، در عمل مانع از این نشده است که دولت ایران حقوق مزبور را نقض کند. رفتار دولت ایران مجامله و تعارفی است با معنای حفاظتی که در اصل ۲۳ ارائه شده است. تعقیب گسترده بهاییان ایران نشان میدهد که دولت باور ندارد اصل ۲۳ مانع از تفتیش یا حمله به اعضای اقلیتهای دینی مغضوب به خاطر باورهای دینی شان است. [۳۲] بهاییان زیر فشارهای شدیدی قرار گرفتهاند که توبه کنند و به اسلام برگردند. این واقعیتی است محرز که بهاییان به خاطر عقاید دینی شان تعقیب و آزار دیدهاند چون وقتی که بهاییان توبه کردهاند یا اعلام تمسک و التزام به اسلام کردهاند، اتهامات ساختگی علیه آنها همگی ساقط شدهاند.[۳۳] با بهاییان که مرتد تلقی میشوند به مثابه اشخاصی رفتار می شود که مرگ مدنی را به جان خریدهاند، همه از دواجهای بهاییان بی اعتبار اعلام شده است؛ روابط جنسي ميان همسران سابق زنا خوانده مي شود (كه بنا به قانون مجازات مرگ دارد)؛ و فرزندان ازدواجهای منحله نامشروع خوانده می شوند و به این ترتیب والدین را از داشتن هر گونه حقی نسبت به آنها محروم می کنند.[۳۴]

به رغم شواهد گسترده دال بر این که تعقیب بهاییان انگیزههای دینی دارد، در

پیامهایی که برای مخاطبان بین المللی تنظیم می شوند، دولت ایران کوشش بسیار کرده است که اعدامهای بهاییان را چنین نشان بدهد که افراد اعدام شده جرایمی مثل خیانت مرتکب شده اند. بهاییان اعدام شده مرتبا ادعا می شود که جاسوس اسراییل یا سازمان سیا بوده اند. طبقه بندی دوباره بهاییان به عنوان «خائن» «جاسوس» و «توطئه گر» ایران را قادر می کند که تظاهر کند که نظام عدالت جزایی اش از الگویی متعارف تر از آنچه که در واقع هست تبعیت می کند. در مجامع بین المللی، رژیم اصرار دارد که بهاییان را به خاطر دین شان تعقیب نمی کند. [۳۵] ایران تاکید کرده است که ارتداد در زمره جرایم مقرر شده در قانون نیست، که درست است، و در سال ۱۹۹۵ یک گزارشگر سازمان ملل را به دروغ متقاعد کرد که «دین گردانی جرم نبوده است و هیچ کس به خاطر تغییر دین مجازات نشده است.» [۳۶] به این ترتیب، تئو کراتهای ایرانی نه تنها از مقرر کردن حکم اعدام برای مرتدان در قانون پرهیز می کنند بلکه درباره روش کشتن بهاییان به عنوان مرتد نیز دروغ می گویند.

دولت ایران در تلاش برای متقاعد کردن مخاطبان بین المللی به این که تعقیب بهاییان سیاسی است تا دینی، تظاهر کرده است که در ایران تمایزی بین جرایم سیاسی و دینی وجود دارد. این تمایزی است که در واقع بنا به اصل ۱۶۸ قانون اساسی نمی تواند وجود داشته باشد. جمله دوم در اصل ۱۶۸ از این قرار است: «نحوه انتخاب، شرایط، اختیارات هیأت منصفه و تعریف جرم سیاسی را قانون بر اساس موازین اسلامی معین می کند.»[۳۷] می توان در این اصل دید که این قانون سکولار نیست که جرایم سیاسی را تعریف می کند بلکه قانونی است که مبتنی بر موازین اسلامی است. چنان که سزاوار یک تئو کراسی پیروی ایدئولوژی دینی است، مقولات و احکام دینی تعریف جرایم سیاسی را مشخص می کنند؛ به این ترتیب، جرایم سیاسی در نهایت جرایمی دینی هستند. عدم صراحت و روراستی دولت ایران درباره ماهیت دینی تعقیب بهاییان با الگوهای دو گانه و گریزپایی که در طرحهای حقوق بشر اسلامی به طور کلی میبینیم همنوایی دارد. با توجه به این که قانون اساسی ایران مقرر می دارد که اصول و موازین اسلام قانون برتر این کشور هستند، مى شد انتظار داشت كه ايران آشكارا از سياست قتل مرتدان دفاع كند و دولت با اعتماد به نفس در پاسخ به هر انتقادی از رفتارش حکم شریعت را ذکر کند. بالاخره، در نسخه پیشنویس قانون اساسی الازهر، تصویب صریح این حکم را میبینیم که مرتدان باید كشته شوند. اما در واقع، دولت ايران درك مي كند كه تعقيب و اعدام بهاييان نقض فاحش قانون حقوق بشر بين المللي است و باور ندارد كه صرف توسل به احكام اسلام مي تواند توجيه كافي براي اين رفتار باشد. لا پوشاني هاي ايران نشان مي دهد كه تلويحا 💠 ۲۶۰ اسلام و حقوق بشر

ماهیت مرجع و جهانشمول قانون حقوق بشر بین المللی را قبول دارد.

می توان شگفتی دولت تئو کراتیک ایران را دید که رهبرش فقیهی اسلامی است که کوشش می کند تعقیبهای دینیاش را در پوشش پروندههای سیاسی سکولار پنهان کند ولی در پاکستان که نظم سیاسی بسیار سکولار تری وجود دارد، قوانین به صراحت اقلیت دینی احمدی را هدف تعقیب جزایی قرار می دهد. مقامات پاکستانی سعی دارند که مو کلان داخلی خود را - که شامل اسلام گرایان می شود - متقاعد کنند که ملتزم به دفاع از اسلام هستند ولی حاکمان تئو کراتیک ایران سعی در طفره رفتن از اتهامات نهادهای بین المللی دارند مبتنی بر این که نظام اسلامی شان عقبافتاده و بدوی است. پیداست که محاسبات راهبردی مرتبط با منافع نخبگان دولتی نقشی مهم ایفا می کنند در شکل دادن به این که رژیمهای مختلف چطور تصمیم می گیرند که آشکارا ادعا کنند که احکام اسلام تعقیب افراد را به خاطر جرایم دینی لازم می داند.

روحانیون حاکم ایران هم چنین «ارتداد» را به عنوان ابزاری راهبری برای خفه کردن اعتراض در درون نهاد روحانیت به کار می گیرند. یک نمونه از آن را می توان در اوت ۲۰۰۰ مشاهده کرد که تندروهای ایرانی تصمیم به محاکمه روحانی لیبرال طرفدار اصلاحات، «حجه الاسلام حسن یوسفی اشکوری» گرفتند.[۳۸] او با اتهامات مختلفی رو به رو بود از جمله اتهام ارتداد و تبلیغ علیه نظام.[۳۹] انگیزه تندروها برای مجازات اشکوری، حمایت شورمندانه او از این اصل بود که اسلام با دموکراسی سازگار است – و به این ترتیب ولایت مطلقه فقیه را به چالش گرفته بود. اشکوری پشت درهای بسته توسط دادگاهی ویژه محاکمه شد که پس از انقلاب به منظور محاکمه روحانیون و خفه کردن اعتراضهای ویژه محاکمه بود. هر چند او محکوم به اعدام شد، حکم اعدام در تجدیدنظر ساقط شد و به جای آن او به زندان فرستاده شد – که نشانه ای دیگر است از این که رژیم از این که رو نظار به نظر برسد که مردم را به خاطر عقایدشان اعدام می کند، عصبی است.

حتی مقامات عالی رتبه هم از اتهام انحراف دینی معاف نبودند. در بهار سال ۲۰۱۱، که تنشها میان حلقه اطراف آیت الله خامنهای و رییس جمهور احمدی نژاد بالا گرفته بود، اتهاماتی از اردوی خامنهای روانه شد که نزدیکان احمدی نژاد به رمالی و جادو گری می پردازند. علاوه بر این، آیت الله مصباح یزدی، از متحدان نزدیک آیت الله خامنهای، هشداری داد که به نظر می رسید مخاطب اش احمدی نژاد باشد و او را اندرز داد که سرییچی از ولی فقیه مترادف با «رو گرداندن از خداست.»[۴۰] مضمون این سخن این بود که ولی فقیه ایران جایگاهی الهی هم ردیف با خدا دارد.

#### سودان در دوره اسلامیسازی

سودان به استثنای دورهای کوتاه از فواصلی دموکراتیک، کانون نقضهای هولناک حقوق بشر در دوره دیکتاتوریهایی وحشیانه از دهه ۱۹۸۰ به بعد بوده است. باید به یاد داشته که نقضهای حقوق بشری که به استفاده از احکام اسلام مرتبط میشوند صرفا یک جنبه از الگوی وسیعتر نقضهای فاحش حقوق است که شامل نسل کشی و تجاوز گروهی هم میشود.

در سال ۱۹۸۵، «محمود محمد طه»، رهبر جنبش جمهوریخواه سودان، به عنوان کافر و مرتد از اسلام اعدام شد. در آن زمان توجه بسیار اندکی به پرونده طه شد؛ این پروندهی ارتداد نشانهای بود از پروندههای دیگری که با قوت گرفتن اسلامی سازی و فشارش برای همنوایی ایدئولوژیک با آن در پی آمدند.

طه مکتب فکری لیبرالی در سودان داشت که «جمهوری خواه» یا «اخوان جمهوری خواه» نامیده می شد. جمهوری خواهان اسلام را مکتبی می دیدند که نظامی برابری خواه و ساز گار با حقوق بشر دارد و بر این باور بودند که اسلام اگر به درستی تفسیر شود، مدافع برابری کامل میان زن و مرد و مسلمانان و غیر مسلمانان است. [۴۹] طه تفسیری جنجالی از تاریخ و مقاصد و حی و نزول آیات قرآنی ارائه می کرد که بر اساس بیشتر آن چیزی که احکام ابدی شریعت تلقی شده است در واقع قوانینی بوده که تنها به عنوان راهنمای جامعه اولیه مسلمان در مدینه بوده است. دیدگاههای لیبرال و اصلاح گرایانه طه نقیض و خلاف بسیاری از آراء محافظه کاران مسلمان بود - تا حدی که در سال ۱۹۷۶، الازهر او را رسما مرتد اعلام کرد. [۴۲] در سودان، دیدگاههای او مورد حمله اخوان نیز که یک جنبش اسلام گرای قوی محلی بودند، واقع شد و یکی از شاخههای اخوان همکاری تنگاتنگی با دیکتاتوری های نظامی نمیری و البشیر داشت.

جمهوری خواهان از نقضهای حقوق بشری که در نتیجه حرکتهای اسلامی سازی نمیری بین ۱۹۸۳ تا ۱۹۸۵ رخ دادند انتقاد می کردند و چندین شکایت ناموفق داشتند که در آنها ادعا می کردند که تحمیل احکام شریعت پیشامدرن ناقض قانون اساسی است و علیه غیر مسلمانان و زنان تبعیض روا می دارد. [۳۳] طه به همراه گروهی از پیرواناش در ژانویه سال ۱۹۸۵ دستگیر شد. اعلامیههایی از سوی الازهر و مسلم لیگ جهانی صادر شد با این مضمون که طه مرتد است و در حکم به این اعلامیهها استناد شد و این حکم مبتنی بر شواهدی دست دوم از این نوع در روند دادرسی و فاقد هر گونه شباهتی به روند درست دادرسی بود. [۴۴] در سال ۱۹۸۵ هیچ ماده قانونی در سودان وجود نداشت که بگوید ارتداد از اسلام جرم است. نمیری مدعی بود که طه به خاطر «افترا بستن به خدا

🏞 ۲۶۲

و جسارتاش در برابر خدا» اعدام می شود. [۴۵] البته در واقع نمیری می خواست او را به خاطر انتقادش از نقض حقوق بشری که حاصل حرکت اسلامی سازی نمیری بود بکشد. طه در ۱۸ ژانویه ۱۹۸۵ علنا در حیاط زندانی در خارطوم به دار آویخته شد. بنا به گزارشها، او در آخرین لحظات اش که در محاصره اراذل و اوباش تمسخر گر عضو اخوان و سایر حامیان نمیری بود و اعدام او را پیروزی بزرگی برای اسلام می خواندند، نهایت آرامش و وقار را داشت. انزجار به خاطر اعدام این رهبر دینی صلح جو و کهن سال، انگیزه ای قوی برای بسیج کردن ائتلاف مردمی علیه نمیری ایجاد کرد که موفق به سرنگونی او در ۶ آوریل ۱۹۸۵ شد. کشتن طه به عنوان مرتد از او شهید راه آزادی ساخت. فعالان حقوق بشر عربی» نامیدند که هر ساله گرامی داشته می شود – و نشانه ای است از این که طه در مخالفت اش با نقض حقوق بشر به نام اسلام تنها نبود.

## مودودی و قانون پاکستان که بر آزادی دینی اثر داشت

ابوالعلا مودودی که می دانست موضعاش با حقوق بشر تضاد دارد در جزوه حقوق بشرش از گفتن این نکته پرهیز می کند که مدافع کشتن کسانی است که دینشان را از اسلام می گردانند، ولی حمایتاش از اعدام مرتدان در جاهای دیگر ثبت شده است.[۴۶] علاوه بر این، حرکت ضد احمدی که او و پیرواناش به راه انداختند نفرت او را از آزادی دینی نشان می داد. حکم ۲۰ قانونی پاکستان، که در فصل هفتم بررسی شد، و مجوزی قانونی برای تعقیب احمدی ها بود، اوج حرکت او بود.

جایگشتهای متعددی از جرایم مرتبط با ارتداد از اسلام وجود دارند. [۴۷] در پاکستان، بیم تعقیب به خاطر «کفرگویی» تبدیل به تهدیدی مهم شده است. در دوره رییس جمهور ضیاء الحق، قوانین موجود کفرگویی، که اصالتا در دوره حاکمیت بریتانیا جا افتاده بود، چندین بار تغییر کرد تا شامل مجازات اعدام بشود. از آنجا که دادگاهها دلبخواهی بودن تعقیبها به خاطر کفرگویی را محدود نکردهاند، مسلمانانی که چیزی درباره مسائل دینی می گویند یا می نویسند که باعث رنجش وجریحه دار شدن عواطف دینی مسلمانان دیگر می شود، بالقوه می توانند متهم و محکوم به کفر شوند. علاوه بر این اسناد نشان می دهند که می توان از قوانین کفرگویی بهره برداری کرد تا پیگردهایی را به دارند که متهمان را مجرم بدانند حتی در مواردی که شواهد محل نزاع یا بی پایه و سست دارند که متهمان را مجرم بدانند حتی در مواردی که شواهد محل نزاع یا بی پایه و سست باشند. تبعات این امر برای احمدی ها و مسیحیان، که به طور نامتوازن آماج این مسائل

بودند، بسیار گزاف بوده است به این معنا که این قوانین نه تنها آزادی دینی را محدود می کنند بلکه رنجهای اقلیتهای تحت ستم پاکستان را نیز مضاعف می کنند.[۴۹] مجازات اعدام به خاطر کفر گویی تا به حال در واقع انجام نشده است ولی صرف اتهام کفر گویی اغلب بهانهای کافی برای متعصبانی بوده است که اقدام به اجرای خودسرانه عدالت یا قتل متهمان کنند.

وخیم شدن شدید حاکمیت قانون در پاکستان و بدتر شدن تنش های درون جوامع را می توان در پرونده «آسیه بیبی» دید که روستایی مسیحی بی سوادی در دهی در پنجاب بود. دعوایی میان او و زنی مسلمان کنار چاهی رخ داد و او متهم به ناسزا گفتن به حضرت محمد شد در حالی که خود همواره منکر این اتهام بود. در نوامبر سال ۲۰۱۰، او به خاطر کفر گویی محکوم به مرگ شد و این حکم به طور گستر دهای ناعادلانه دانسته و محکوم شد. فرماندار پنجاب، «سلمان تاثیر»، که سیاست مدار لیبرال بر جستهای بود، از او دفاع کرد و قوانین کفر گویی را محکوم کرد و خود در ژانویه ۲۰۱۱ توسط یکی از محافظاناش ترور شد چون محافظاش از دفاع فرماندار از این متهم مسیحی و انتقادهای ش از قوانین کفر گویی عصبانی شده بود. بسیاری قاتل او را قهرمان نامیدند و پاکستانی های سکولار تر عمیقا از ترور او تکانخورده و سو گوار شدند.[۴۹] مدتی بعد، در مارس ۲۰۱۱، وزیر دفاع از حقوق اقلیتهای دینی پاکستان ترور شد.[۴۹] این نکته که این قانون کفر گویی و دفاع از حقوق اقلیتهای دینی پاکستان ترور شد.[۵۰] این نکته که این قانون کفر گویی شخصی و سیاسی و فشار بر اقلیتها بوده است، در کتابها به مثابه یاد آوری باقی خواهد شخصی و سیاسی و فشار بر اقلیتها بوده است، در کتابها به مثابه یاد آوری باقی خواهد ماند که ملغی کر دن روش های اسلامی سازی چقدر دشوار است.

پاکستان سالهاست که از دامان بحرانی به بحرانی دیگر غلتیده است و در این بستر افراط گرایی فرقهای رو به رشد و خشونتهایی که انگیزههای دینی دارند به بدبختیهای کشور می افزاید. دولتهای بی کفایت و فاسد نتوانسته اند اقدامات کافی را برای حفاظت اکثریت سنی از جرایمی که مبنای دینی دارند انجام بدهند یا از اقلیتهای دینی در برابر بدرفتاری، آزار و تروریسم دفاع کنند. چنان که می شود انتظار داشت، آزادی دینی در این شرایط نحیف و رنجور شده است.

### اعلامیه قاهره و قانون پایه سعودی

جای تعجب نیست که نه اعلامیه قاهره و نه قانون پایه سعودی هیچ ضمانتی برای آزادی دین ارائه نمی کنند و هر دو متن اعلام می کنند که دولت باید اسلام را نشر و تبلیغ کند.

💸 ۲۶۴

ماده ۱۰ اعلامیه قاهره می گوید که اسلام «دین دست نخورده ی طبیعت» است و هر گونه اجبار یا بهره برداری از فقر یا جهل فرد را برای تغییر دین او به دینی دیگر یا به الحاد را ممنوع می کند. با توجه به تعصبهای موجود در این اعلامیه، می توان فرض کرد که همه دین گردانی ها از اسلام چنین دیده می شود که از سر «اجبار» یا «بهره برداری» بوده است ولی هر ترفندی که برای تغییر دین مردم به اسلام به کار بسته شود قابل قبول است.

اصل ۲۳ قانون پایه سعودی از دولت میخواهد که مبلغ دین باشد که در این بستر یعنی وهابیت، شاخه پاک دینان اسلام سنی که مورد تایید پادشاهی سعودی است. مانند کشورهای مسلمان دیگری که در آنها هیچ حفاظتی از آزادی دین نمی شود و در آنها دولت تایید کننده روایتی از راست کیشی اسلامی است، اقلیتهای غیر مسلمان و مسلمان دولت تایید کننده روایتی در عربستان سعودی هستند.[۵۱] پیچیدگی دیگر ماجرا این است که در عربستان سعودی، کینه کشیهای شخصی ممکن است در این که چه کسی متهم به جرایم دینی شود نقش داشته باشند. نشانهای از این که عدالت سعودی چه اندازه از حفظ آزادی دینی فاصله می گیرد می توان دید که تعقیب جادوگری و رمالی که مجازاتشان می تواند مرگ باشد، افزایش یافته است.[۵۲]

#### قانونهای اساسی افغانستان و عراق

قانون اساسی سال ۲۰۰۳ افغانستان هر چند تحت نظارت آمریکا تدوین شده است، به صراحت به آزادی دین نمی پردازد. اصل ۲ مقرر می دارد که اسلام دین این کشور است ولی می گوید که پیروان سایر ادیان در عمل به دین شان و انجام فرایض و مناسک دینی شان در محدوده ی تمهیدات قانون آزادند. این تا حدی آزادی عبادت را برای غیر مسلمانان تامین می کند ولی از ارائه ضمانت برای آزادی دین قاصر است.

در تحولی بد یُمن، تعقیب و پیگرد ارتداد به زودی پدیدار شد. در اکتبر سال ۲۰۰۵، «علی محقق نسب»، یک افغان لیبرال اهل اقلیت هزاره که سردبیر مجلهای در زمینه حقوق زنان بود متهم به «بی احترامی به احکام اسلامی» شد و دادستان او را متهم به ارتداد کرد. مانند اغلب موارد، اتهام ارتداد مبتنی بر این نبود که فرد متهم عامدا قصد ترک اسلام را داشته است. جرم محقق نسب انتشار مقالاتی بود که از عقاید فمینیستی اسلامی دفاع می کرد و مخالف این تصور بود که اسلام ارتداد را جرم می داند. [۵۳]

بر این اساس، محافظه کاران خشمگین خواستار حکم اعدام او به عنوان مرتد شدند. شاید به خاطر مداخلات دیپلماتیک غربی، محققنسب بعد از این که قبول کرد که علنا به خاطر نوشته های جنجالی اش عذر خواهی کند، در دسامبر ۲۰۰۵ زندان از آزاد شد. [۵۴]

در نتیجه فشار آمریکا، اصل ۲ قانون اساسی سال ۲۰۰۵ عراق ضمانتی برای «حقوق دینی کامل همه افراد نسبت به آزادی عقیده و عمل دینی» ارائه کرد که مضاف بر موارد آزادی عبادت در اصل ۴۱ بود. اصل ۳۵ ضمانت حفاظت در برابر «اجبار دینی» را ارائه می کرد. با توجه به این که اصل ۲ قوانینی را که در تعارض با احکام استوار اسلامی باشند ممنوع اعلام کرد و اسلام را یکی از منابع اصلی قانون گذاری دانست، زمینه برای محدود شدن آزادی دینی با تمسک به موازین اسلامی مهیا شد.

از آنجا که مقامات آمریکایی به تهیه کنندگان متن قانون اساسی عراق فشار آوردند تا تمهیدات پیشنهادی اسلامی را بردارند و از آزادی دینی پشتیبانی کنند، آزادی دینی مقارن با اهداف سیاسی آمریکا قلمداد شده است. در نتیجه، زمینه برای عواقب سوء بالقوهی ملی گرایانه به سود حفظ موازین اسلامی و به زیان آزادی دینی فراهم شده است که وضعیتی نگران کننده را برای هر عراقیای فراهم می کند که مدافع جناحهای شیعهای باشد که پس از انتخابات دسامبر ۲۰۰۵ به قدرت رسیدند.

#### مداخلات آمریکا در حوزه آزادی دینی

کمیسیون آمریکایی آزادی بین المللی دین (USCIRF)، که در فصل های چهارم و هفتم ذکر آن رفت، ظاهرا نگران آزادی دینی در اطراف جهان است ولی بعضی از ویژگیهای آن نشان دهنده مشغله اصلی آن ها با آزادی دینی در کشورهای مسلمان است. مثلا یک گزارش بسیار مبسوط درباره برخورد با آزادی دینی در قانونهای اساسی کشورهای مسلمان تهیه شده است و هم به زبان انگلیسی و هم به زبان عربی در دسترس است.[۵۵] جای تعجب نیست که کشورهای مسلمان نقش برجستهای در فهرست سالیانه «کشورهای مایه نگرانی خاص» یا CPCها دارند که طبقه بندی کشورهایی است که در آنها دولتها ناقض شدید آزادی دینی هستند یا آن را تحمل می کنند و کشورهایی که کارنامه بدی دارند و نیازمند مراقبت و نظارت دقیق هستند.[۵۶]

در نظر، فعالیتهای این کمیسیون مروج احترام به حقوقی است که در اعلامیه جهانی حقوق بشر و معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) آمدهاند ولی در واقع بازتاب سیاست آمریکا در امتیاز دادن به آزادی دینی در مقایسه با سایر حقوق بشر است که تحریف نظام حقوق بشر بین المللی است.[۵۷] برنامه یک جانبه آمریکا برای گسترش آزادی دینی در خاورمیانه مقارن با دوره بالا گرفتن خشم علیه مداخلات آمریکا در منطقه و ناتوانی مستمر آمریکا در رسیدگی به شکایات مربوط به مطالبات خشی شده فلسطینیان برای حق تعیین سرنوشتشان است که برای مردم خاورمیانه امری است به ویژه

💠 ۲۶۶ اسلام و حقوق بشر

عزيز و محترم.[۵۸]

در چنین شرایطی، برنامههای آمریکا که قصدشان پیشبرد آزادی دینی در خاورمیانه است، می تواند در خدمت تصویر کردن برنامههای حقوق بشر به مثابه سلاح امپریالیسم غربی قرار گیرد. هر چه مطالبات برای احترام گذاشتن به آزادیهای دینی و حفظ اقلیتهای دینی با راهبردهای آمریکا یکی دانسته شود، بی اعتبار کردن پیشنهادهای آمریکا به عنوان پیشنهادهایی که هدفشان تضعیف همبستگی جوامع مسلمان و حق حاکمیت کشورهای خاورمیانه است، آسان تر می شود.

## گسترش دایره قانون در جرم دانستن توهین به اسلام: از ماجرای رشدی تا جنجال کاریکاتورهای دانمار کی

امروزه، مرز پررنگی میان رژیمهای سخت گیر سانسوری که بحث درباره موضوعات حساس دینی در خاورمیانه را خفه می کنند و فضای بازتری که آزادی بیان را در غرب فراهم می کند وجود دارد. پیش از جهانی شدن، این وضعیت تنشها و در گیریهای حاد به وجود نمی آورد ولی امروز این اتفاق رخ می دهد. دولتهای خاورمیانهای که با سر کوب آزادی دینی به سانسور شدید در قلمرو خودشان قانع نیستند، در کنار سازمان همکاری اسلامی در سازمان ملل می کوشند که در قانون بین الملل این وظیفه را بگنجانند که آن نوع سانسوری را که خود به آن می پردازند تبدیل به وظیفه کنند. این مستلزم اتخاذ قاعدهای تازه است که وظیفهای را برای مبارزه با آنچه آنها «توهین به اسلام» می نامند حرکت هماهنگ غرب را هدف قرار می دهد با این دیدگاه که کشورهای غربی توهین به اسلام را جرم و غیر قانونی بدانند و آن را مجازات کنند. کشورهای خاورمیانهای این را راهی برای خفه کردن بحثهای ناجور درباره سیاستهای دینی سر کوب گرانه خودشان می بینند تا غرب را وقتی که نمی تواند انتشار موهن به اسلام را سانسور کند در موضع دفاعی بیندازند و افکار عمومی مسلمانان را که نسبت به هر تحقیر غربی علیه اسلام موضع دفاعی بیندازند و جان خود جلب کنند.

رژیمهای خاورمیانهای وقتی که میبینند بحثها درباره مسائلی که آنها افکار براندازانه و موضوعات خجالت آور قلمداد می کنند از کشورهای شان خارج شده و در غرب لنگر می اندازد، ناخشنود می شوند چون غرب تبدیل به مأمنی برای پخش دیدگاهها و مسائلی جنجالی درباره اسلام و سیاست می شود. مسلمانانی که از چنگال رژیمهای خشن سانسوری که بیان را در خاورمیانه محدود می کنند رها می شوند و به غرب می روند

به نقدهایی خلاقانه از راست کیشیهای کهنه اسلامی میپردازند و توجیه اسلامیای را که دولت برای نقض حقوق بشر می آورند به چالش می گیرند. دولتهای خاورمیانه که به تحمیل همسویی و استفاده از اسلام به عنوان پوششی برای سیاستهای سر کوب گرشان عادت کردهاند از چنین چالشهایی جلوگیری می کنند.

علاوه بر بحثهای انتقادی که از اسلام و سیاست در غرب توسط متفکرانی جدی انجام می شود که در پی کاوش و روشن کردن مسائلی هستند که در خاورمیانه خط قرمز به شمار می روند، انباشت بزرگی از کتابها، جزوات، فیلمها، وبسایتها و برنامههای مبتذل اسلام هراسانه نیز وجود دارد. اینها در غرب با قوت گرفتن جریانهای اسلام هراس تکثیر شده اند. حملات مرگبار تروریستی که توسط مسلمانان تندرو در لندن، مادرید و نیویورک انجام شده اند، زمینه مساعدی را برای نفرت پراکنانی فراهم کرده است که اسلام را با خشونت تروریستی، عقب ماندگی و تهدید امنیتی علیه غرب یکی بگیرند. ادبیات رو به رونق اسلام هراسانه به طور طبیعی باعث رنجش شدید مسلمانان به طور کلی شده است از جمله در میان اقلیتهای بزرگ مسلمانی که اکنون در غرب زندگی می کنند و رژیمهای خاورمیانهای کوشیده اند از این وضعیت حداکثر بهره برداری را به می کنند و رژیمهای خاورمیانه که این حرکت و فعالیت را با نگرانی نسبت با صدمات و می کنند، در پی این هستند که این حرکت و فعالیت را با نگرانی نسبت با صدمات و هر چند قطع نامههای آنها به شکلی تنظیم نشده اند که اختصاصا به این نگرانیها بپردازند هر چند قطع نامههای آنها به شکلی تنظیم نشده اند که اختصاصا به این نگرانیها بپردازند بلکه طوری تهیه شده اند که دایره بسیار وسیع تری داشته باشند.

امروزه به خاطر این که دنیا بیش از قبل در هم تنیده شده است و رسانهها می توانند به سرعت اخبار را به اطراف جهان بفرستند، مسلمانانی که در خاورمیانه زندگی می کنند ممکن است احساس کنند که بحثها درباره اسلام در غرب عملا پشت در خانه خودشان اتفاق می افتد و موقعی که می شنوند به اسلام و پیامبر در کشورهای دور دست توهین شده است، تکان می خورند. به این ترتیب، مثلا پس از این که در سال دست توهین شده است، تکان می خورند. به این ترتیب، مثلا پس از این که در سال اعتراضهای دانمار کی منتشر شدند، که در پایین درباره آنها بحث می شود، اعتراضهای خشونت آمیزی در نقاطی دور دست مثل افغانستان، اندونزی، ایران، سومالی و سوریه بروز کردند. [۹۹] این اعتراضها را دستگاههای عوام فریبانه و عوامل رژیمهای خاورمیانهای، که از متوجه کردن خشم مردمی به سوی غرب سود می برند، تعمدا دامن می زدند. رژیمهای نامحبوب می توانند امیدوار باشند که در میان شهروندان بی قرارشان شهرت و محبوبیتی به دست بیاورند اگر بتوانند ژست دفاع از اسلام و پیامبر را در محکوم

🏞 ۲۶۸

کردن توهینهایی بگیرند که علیه مقدسات اسلامی در غرب انجام می شود و خود را همدل با جریانی نشان بدهند که محبوبیت مردمی دارد.

درباره مسألهای که اغلب گفتار نفرت پراکنانه خوانده می شود، موازین آمریکایی و اروپایی اختلاف دارند. فارغ از کیفیت نوع بیانی که در میان باشد، معمولا دشوار می شود زمینه قانونی مناسبی برای سانسور در آمریکا پیدا کرد چون متمم اول قانون اساسی در حفاظت از آزادی بیان قدرت مند است. دیدگاه غالب آمریکایی این بوده است که برای این که اجازه بدهیم افکار ارزشمند مطرح شوند باید فضا برای فعالیتهای بیانی مختلف باز باشد از جمله در مواردی که بازتاب دهنده رویکردهای عمیقا تعصب آلود و سرشار از نفرت باشد. اما قانون در اروپا اغلب این موضع را گرفته است که بعضی از بیانها در ردهای قرار دارند که اغلب بیان نفرت پراکنانه خوانده می شوند و باید ممنوع شوند. [۶۰] این موضع کمابیش در راستای اصل ۲/۲۰ معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) است که می گوید: «هر گونه حمایتی از نفرت پراکنی ملی، نژادی یا دینی که مستلزم تحریک به تبعیض، خصومت یا خشونت باشد به حکم قانون ممنوع خواهد بود.» در چشم بسیاری از مسلمانان، الگوی مجازات کردن گفتار نفرت پراکنانه در اروپا گزینش گرانه بوده است و در آن دغدغههای مسلمانان نادیده گرفته می شود ولی گفتار ضد یهودی با مجازاتهای سخت مواجه می شود.

چنان که خواهیم دید، سازمان همکاری اسلامی در پی این بوده است که مفهوم نفرت دینی را ورای پارامترهای مقرر در اصل ۲٬۲۰ معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) گسترش دهد تا بیان توهین آمیز به ادیان و پیامبران ممنوع شود. سازمان همکاری اسلامی خواستار این شده است که قانون بینالمللی تغییر کند تا این اصل در آن گنجانده شود و قاعدهای الزامی و جهانشمول در آن مقرر شود که بنا به آن همهی کشورها بیانی را جرم قلمداد کرده و مجازات کند که خود در بحثهای اش در سازمان ملل از آن تعبیر به «توهین به ادیان» می کند ولی دغدغهی واقعی اش «توهین به اسلام» است. در جلب حمایت برای بازنویسی قانون بینالمللی، از سال ۱۹۹۹، سازمان همکاری وظیفه غیر قانونی کردن توهین به اسلام را اصلی معتبر و ضروری برای تامین احترام به سازمان همکاری اسلامی همواره متمر کز بر غرب بوده است. با روشن کردن این که قصد هدف قرار دادن غرب به خاطر محکوم نکردن توهین به اسلام است، سازمان همکاری اسلامی توانسته است حمایت کشورهایی مثل چین و روسیه را به دست بیاورد که خود

کارنامه بدرفتاری شدید با اقلیتهای مسلمانشان را دارند ولی احساس اطمینان می کنند که سازمان همکاری اسلامی به آنها حمله نخواهد کرد.

برای این که این حرکت فعلی را برای گنجاندن قاعدهای برای غیر قانونی کردن توهین به اسلام در قانون بین المللی درک کنیم، مفید است که کمی تاریخ بخوانیم که نشان می دهد که این ادامه مواضعی است که ایران و سازمان همکاری اسلامی در ماجرای مشهور «رشدی» یی گرفته بود و پس از انتشار رمان «آیات شیطانی» به قلم سلمان رشدی، رماننویس بریتانیایی، رخ داد.[۶۱] جنجال از اینجا آغاز شد که آیتالله خمینی مایل بود تا اعتبار رو به تزلزلاش را به عنوان رهبر اسلام ستيزه جو تقويت كند. در سال ١٩٨٩، او به حق نگران بود که موقعیتش با پذیرش طرح سَازمان ملل برای پایان دادن به جنگ ایران و عراق خدشهدار شده باشد و این همان جنگی بود که پیش تر سوگند خورده بود تا به دست آوردن پیروزی نهایی ادامه خواهد داد. او می توانست ببیند که چطور آشوب گران می توانستند در بسیاری از کشورهای مسلمان اراذل را برانگیزانند تا ادعاهای تندی بکنند از قبیل این که رشدی به حضرت محمد توهین کرده است و رشدی منکر خاستگاه الهی وحی قرآنی شده است. واکنش ها شامل ممنوع کردن کتاب در بنگلادش، هند، پاکستان و آفریقای جنوبی شد. شیخ الازهر خواستار ممنوع شدن رمان در مصر شد. او در این ماجرا فرصت مغتمی دیده بود. خمینی نیز تاکتیکی را اتخاذ کرد که سیاست مداران در خاورمیانه اغلب از آن استفاده می کنند و دریی تقویت مشروعیت خود به سوی قرار دادن خود در موضع مدافع مقدسات اسلامي رفت. در چهاردهم فوریه ۱۹۸۹، او حکم مرگ را صادر کرد و در آن حکم گفت: « به اطلاع مسلمانان غیور سراسر جهان میرسانم، مؤلف كتاب «آيات شيطاني» كه عليه اسلام و پيامبر و قرآن، تنظيم شدهاست، همچنين ناشرین مطلع از محتوای آن، محکوم به اعدام هستند.»[۶۲]

حکم اعدامی که خمینی صادر کرد بازتابدهنده آن نوع فرصت طلبی هایی است که پشت بسیاری از مطالبات سانسور به نام دفاع از اسلام نهفته است. این که رژیمها از چه مناسبت هایی برای درخواست مجازات بیانی که به ادعای آنها توهین به اسلام است استفاده می کنند، سخت مرتبط است با محاسبات شان از منافع سیاسی تا این که انعکاس اصول ریشه دار احکام اسلامی باشد. خمینی نیز مانند بسیاری دیگر که خواهان مرگ رشدی شده بودند، مسأله اصلی را توضیح نداد که دقیقا جرم رشدی چه بوده است. حتی سرسری ترین تلاش ها هم انجام نشد تا فتوا را بر اساس موازین جاری فقه اسلامی توجیه کنند. در فتوای خمینی، رشدی و همه کسانی که دست اندر کار نشر «آیات شیطانی» بودند «علیه اسلام» خوانده شده اند و تنها با اتکای همین مبنای سست دستور قتل صادر شده بود.

🖈 ۲۷۰

آدمی حیران می ماند که بر چه مبنایی خمینی نتیجه گرفته بود که رشدی در رمان پیچیده اش گناه کبیره ای مرتکب شده است. خط سیر اصلی رمان روایتی خیالی است از مصیبتهای دو نفر هندی بخت برگشته ای که در بریتانیا زندگی می کنند و به نحو معجزه آسایی پس از انفجار هواپیمای ربوده شده شان در ارتفاع ۲۹ هزار پایی در آسمان نجات پیدا می کنند و به زمین می افتند. یکی از این ها، جبریل فرشته است، که فردی است پریشان و سودایی که فکر می کند جبرئیل فرشته مقرب است که در عقاید اسلامی قرآن را به حضرت محمد رسانده است. جبریل رؤیاهایی دارد که در آنها بسیاری از مضامین و چهرههای اسلامی پدیدار می شوند از جمله فردی که «ماهوند» نامیده می شود و به نظر می رسد خیلی سرسری بر اساس شخصیت پیامبر ساخته شده است. در جریان دریافت و حی، این پیامبر خیالی با بعضی از آیات برخورد می کند که ممکن است سرچشمه الهی نداشته باشند.

روایتهای اولیه تاریخ اسلام مقطعی مر تبط از زندگی حضرت محمد را نقل می کنند که بعدا در می یابد که بعضی از آیاتی که به او رسیده است تنزیل الهی نیستند بلکه «آیاتی شیطانی» هستند و در نتیجه نیازمند انکارند. یعنی تا این حد این روایت خیالی می توانست غیر مستقیم به این اشاره داشته باشد که تردیدهایی وجود دارد که بعضی از آیاتی که پیامبر دریافت کرده ممکن است سرچشمهای الهی نداشته باشند و رشدی با این کار صرفا به مسألهای پرداخته بود که مورخان اولیه اسلام پیش تر به آن پاسخ داده بودند. به هر حال، از آنجا که متن هایی از کتاب که ادعا می شود توصیف رؤیاهای فردی سودایی است، هر پژواکی از مقاطعی در تاریخ اولیه اسلام به دشواری به این منظور طراحی شدهاند که نشانگر ادعای حقیقت درباره اسلام باشند.

می بینیم که خمینی در صدور فتوای مرگ در تعارض مستقیم با اصول قانون اساسی خود ایران که فرض می شود مبتنی بر اصول اسلام است، تردیدی به خود راه نداد. اصل ۳۶ قانون اساسی می گوید که مجازات جرایم تنها به تشخیص و تصمیم دادگاه صالح و بر اساس قانون میسر است و در اصل ۳۷ آمده است که برائت اصل است و هیچ کس را نمی توان گناهکار دانست مگر این که جرم او در دادگاهی صالح محرز شده باشد.

نکته مهم این است که خمینی با صدور این فتوا طوری عمل کرد که انگار قانون جزایی اسلام – یا دقیق تر بگوییم آنچه منجر به روایت شخصی او از فقه اسلامی می شد – دامنه عملی فراسرزمینی دارد و می تواند مجرمیت را در غرب تعریف کند، که این نمونه ای پیشین از تلاش های بعدی سازمان همکاری اسلامی است در تلاش برای گنجاندن موازین اسلامی سانسور در قانون بین المللی. هیچ توجیه و منطقی ارائه نشده

بود که توضیح بدهد چگونه رفتاری در بریتانیا می تواند در قلمرو اختیار فقیهی در ایران واقع شود یا چرا رشدی، که ادعای هیچ نسبتی با اسلام نکرده بود هر چند تباری مسلمانی داشت، مجبور است که از احکام اسلام تبعیت کند. خمینی موانع فرقهای را نیز نادیده گرفت؛ او این فتوا را محدود و منحصر به هم کیشان شیعه خود نکرد و طوری سخن گفت که گویی فقیهی در مذهب اقلیت شیعه ولایت و اتوریته سخن گفتن به نیابت از مسلمانان جهان را دارد. هر چند بسیاری از متعصبان از فتوای قتل او استقبال کردند و آن را ستودند، افراد بسیار اند کی از میان کسانی که اعتباری در علوم اسلامی داشتند فتوای خمینی را تایید کردند و دریافتند که این فتوا انحراف از احکام اسلام است. واکنش های مسلمانان به فتوای قتل خمینی که از ستایش گران شورمند تا محکوم کنند گان پر خروش داشت، ثابت کرد که مسلمانان عمیقا بر سر این که آیا احکام اسلام از این فتوای قتل دفاع می کند یا نه اختلاف نظر دارند.[۶۳] مسلمانان دلیر به رغم خطرات عظیم در برابر درخواست قتل رشدی اعتراض علنی کردند.[۶۴]

رشدی سالهای زیادی وارد پیله امنیتی تو در توپی شد و توانست از ترور بگریزد ولی یکی از مترجمان رمان او در ژاپن کشته شد و یکی دیگر در ایتالیا زخمی شد. یکی از ناشران نروژی رمان او به سختی از یک سوء قصد جان به در برد. بسیاری از کتاب فروشیها در غرب از نگه داشتن این رمان از بیم حملات تروریستی وحشت داشتند. ایران تلاش ناکامی کرد که تایید رسمی سازمان همکاری اسلامی را درباره فتوای قتل خمینی بگیرد. هر چند سازمان همکاری اسلامی حاضر نبود که رسماً آدم کشی برای شکار رشدی و افراد درگیر در نشر رماناش اجیر کند، در مارس ۱۹۸۹ جلسهای از وزرای خارجه سازمان همکاری اسلامی در ریاض تشکیل شد و در آن بیانیهای صادر شد که اعلام کرد رشدی مرتد است و مصرانه خواست که کتاب «آیات شیطانی» جمع آوری شود.[۶۵] یعنی از همان سال ۱۹۸۹ سازمان همکاری اسلامی خود را محق می دانست که از کشورهای غربی بخواهد اقداماتی را برای سانسور ادبیاتی که در غرب منتشر میشوند و آنها توهین آمیز میدانند انجام دهد. این اقدام همچنین نشان داد که سازمان همکاری اسلامی فرض کرده بود که دولتهای مسلمان می توانند به اصول تبیین نشده «اسلامی» متمسک شوند و نویسندهای غربی را متهم به جرمی عظیم کنند. همچون آیتالله خمینی، سازمان همکاری اسلامی هم به خود زحمتی نداد که شواهدی ارائه کند یا ادلهای معقول بیاورد در دفاع از ادعای خود که رشدی مرتد شده است. به جای این کار، سازمان همکاری اسلامی طوری عمل کرد که انگار می شود با اطمینان و در غیاب فرد در حضور گروهی از وزاری خارجه کشورهای مسلمان که در عربستان سعودی جلسه دارند، با 🖈 ۲۷۲

اطمینان مشخص کرد که یک شهروند بریتانیایی مسلمان تبار هندی از اسلام خارج شده است. به این ترتیب، سازمان همکاری اسلامی این تصمیم مهم را گرفت بدون این که حتی کوچک ترین فرصتی به رشدی برای دفاع از خود بدهد. سازمان همکاری اسلامی همان طور عمل کرد که بسیاری از اعضای اش عمل کرده بودند، آن ها مرتبا طوری رفتار می کردند که انگار حق دارند مسلمانانی را که در برابر خط قرمزهای ایدئولوژیک آنان خضوع و تواضع به خرج نمی دهند، به سادگی تحت عنوان «مرتد»، «کافر» یا «کفرگویی» تنبیه و مجازات کنند.

هر چند سازمان همکاری اسلامی ظاهرا دریافته بود که به صلاح نیست که آشکار و به طور مشخص فتوای قتلی را که خمینی صادر کرده بود تایید کنند، آن را محکوم نیز نکرد و مبنای اصلی فتوای قتل را نیز به چالش نگرفت که یک دولت خاورمیانهای که ادعای دفاع از اسلام را داشت بتواند آزادانه فتوای قتل مردم را در غرب بدهد. علاوه بر این، سازمان همکاری اسلامی با صدور بیانیهای که در آن رشدی را متهم به ارتداد کرده بود، بی تفاوتی اش را به این موضوع نشان داد که متعصبان و تندروهایی که میل به اجرای خودسرانه عدالت دارند چطور ممکن است بیانیه سازمان همکاری اسلامی را به عنوان مجوزی برای قتل رشدی اعلام کنند.

اعتقاد سازمان همکاری اسلامی مبنی بر این که حق دارد رشدی را متهم به ارتداد کند، نشانهای روشن بود از این که برای سازمان همکاری اسلامی، درباره مسائل مهم مربوط به آزادی دین می توان تنها با تکیه بر محاسبات خام سیاسی تصمیم گرفت. این بیانیه نشان داد که سازمان همکاری اسلامی خود را محق می داند که مردم را در غرب متهم به جنایت علیه اسلام کند بدون داشتن کمترین دغدغهای نسبت با حکم قانون. این سازمان در رفتارهایش در ماجرای رشد هم چنین بی اعتنایی محض اش را به سنت آزادی بیان غربی نشان داد. اصل ۲۲ اعلامیه قاهره که پیش تر در فصل چهارم بررسی شد، با عطف به ما سبق پوششی برای فتوای قتل رشدی صادر می کند و در ماده ۲۲.ج تعرض به مقدسات و حرمت پیامبر را ممنوع می کند.

نکته مهم این است که رهبرآن روحانی ایران بعدا به نظر رسید که دست کشیدهاند از گفتن این که رشدی باید فقط بر مبنای این که رماناش «علیه اسلام» است ترور شود. تلاشهایی شد تا رشدی را در واقع حامی چپ گرای جریانهای جهان سومی و عامل ضد انقلابی نیروهای سرمایهداری و صهیونیسم معرفی کنند که هم در خدمت سازمان سیا و هم در خدمت همتای اسراییلی اش موساد است و در توطئه امپریالیستی بریتانیایی برای ویران کردن اسلام دست دارد. یعنی، با گذشت زمان به جای این که دقیقا مشخص شود

در این رمان چه چیزی جنایت عظیم علیه اسلام بوده است، رژیم ایران تصمیم گرفت که توهین رشدی را توهینی سیاسی قلمداد کند و طوری سخن بگوید که گویی مچ او را هنگام توطئه با کشورهای غربی مخالف منافع کشورهای مسلمان گرفته اند. این تغییر نشان داد که رژیم دیر زمانی بعد دریافته بود که به سختی می توان اصولی در احکام اسلامی یافت که ثابت کند این رمان فتوای قتل لازم دارد.

ریشخند جسورانه خمینی به قوانین بین المللی در صدور فتوای قتل رشدی استثنایی در برابر اصرار متعارف ایرانی ها بر این بود که همه اتهاماتی که ایران به شدت ناقض اصل آزادی دین است بی پایه است. پس از مرگ خمینی در سال ۱۹۸۹، به نظر می رسید که عده ای در میان مقامات ایرانی به روی پس گرفتن فتوای قتل رشدی گشوده هستند و جناحهای ایرانی بعدا با هم نزاع می کردند که آیا ایران هم چنان از لحاظ دینی ملزم به اجرای فتوای خمینی هست یا نه.[۶۷] در تلاشی ظاهری برای دور کردن رژیم ایران از روش کشتن مردم به خاطر مسائل دینی، مقامات ایرانی گفتند که ضروری است که میان مسئولیتهای دولت ایران و احکام دینی فرق گذاشته شود.[۶۸] – و این ادعایی به ویژه غریب است از سوی دولتی که خود را متعهد به جدایی ناپذیری دین و دولت می داند.

ایران بعدا سعی کرد بازی را در برابر منتقداناش به هم بزند و بگوید که رشدی تحت قوانین بین المللی مجرم است و کشورهای اروپایی در ستایش از رشدی و استقبال از او قوانین بین المللی را نقض کردهاند.[۶۹] این ادعاها که قوانین بین المللی از اروپا می خواهد که از موضع ایران پیروی کنند که می گوید رشدی مرتکب عملی مجرمانه شده است، پس زمینه نظریه پشت قطع نامههای بعدی توهین به ادیان است.

در سالهای پس از ماجرای رشدی، سازمان همکاری اسلامی مهارتهای دیپلماتیکاش را صیقل داده است و شیوه ارائه مواضع حقوق بشریاش را از بنیان تغییر داده است و تلاشهایی سخت می کند تا جامعه بینالمللی را متقاعد کند که به آزادی دین و آزادی بیان احترام می گذارد. اما بررسی دقیق قطعنامههای سازمان ملل آن درباره تکلیف مبارزه با توهین به ادیان نشان می دهد که اینها هم چنان نشان گر همان ذهنیتی است که سازمان همکاری اسلامی در ماجرای رشدی نشان داد که حقوق بشر باید جایی که پای حفظ مقدسات اسلامی در میان باشد قربانی شود. این با مبنای اصلی طرحهای حقوق بشر اسلامی که اسلام باید فوق همه دغدغهها باشد سازگار است.

از سال ۱۹۹۹، سازمان همکاری اسلامی به کرات از قطعنامههایی حمایت کرده است درباره مبارزه با توهین به ادیان در شورای حقوق بشر و مجمع عمومی سازمان ملل و تلاش کرده است که جامعه بین المللی را متقاعد به پذیرش این فکر بکند که همه

💸 ۲۷۴

دولتها ملزم به مجازات این توهینها هستند.[۷۰] سازمان همکاری اسلامی در پی به دست آوردن پشتیبانی بینالمللی مجبور بوده است خود را با سخن گفتن از توهین به «ادیان» تطبیق دهد ولی پیداست که این دغدغه سپری است در برابر توهین به اسلام. این نکته در ارجاع به اسلام در قطعنامهها آشکار است؛ سازمان همکاری اسلامی به کرات از اسلامهراسی و معضلات اقلیتهای مسلمان در غرب شکایت کرده است که به همراه این قطعنامهها ارائه شدهاند؛ و در منشور اصلاح شده سال 7.00 سازمان همکاری اسلامی در اصل 100 اعلام می کند که هدف اش «حفظ و دفاع از تصویر راستین اسلام و مبارزه با توهین به اسلام» است.

این نکته که در رأیهای مجمع عمومی و شورای حقوق بشر این قطعنامهها مکررا حمایت اکثریت را به دست آوردهاند به سازمان همکاری اسلامی این جسارت را می دهد که ادعا کند موضعاش اکنون بخشی از قانون بین المللی شده است. نمونهای از قطعنامه شورای حقوق بشر سال ۲۰۰۹ در ضمیمه ج آمده است. مروری بر آن و موارد دیگر در همان سلسله نشان می دهد که این قطعنامه ها سرشارند از ارجاعات به ابزارها، قطعنامهها، اعلامیهها و گزارشهای حقوق بشر بین المللی. اینها اصولی مانند آزادی دین، آزادی بیان و حفظ حقوق اقلیتها را ذکر می کنند و پدیدههایی ماند نژادپرستی، تبعیض نژادی و تبعیض بر اساس دین یا قومیت را محکوم می کنند. این لفاظیها به آنها این ظاهر سطحی را می دهد که متعلق به نظام حقوق سازمان ملل هستند. اما پس از بررسی دقیق تر، مانند طرحهای حقوق بشر اسلامی، قطعنامههای مربوط به تکلیف مبارزه با توهین به ادیان بشر ناگوارند و این نکته باعث شده است سازمانهای غیر دولتی معتبر حقوق بشری و بشر ناگوارند و این نکته باعث شده است سازمانهای غیر دولتی معتبر حقوق بشری و بیشتر کشورهای دموکراتیک به شدیدترین وجهی آنها را محکوم کنند.

این نکته که سازمان همکاری اسلامی قصد دارد تلاش کند که در درون نظام حقوق بشر سازمان ملل برای رسیدن به اهدافاش کار کند در برنامهی عمل دهساله سازمان همکاری اسلامی که در سال ۲۰۰۵ اعلام شده است و در اصل ۷ می گوید که برنامه سازمان همکاری اسلامی این است که «تلاش کند که از سازمان ملل بخواهد تا قطعنامهای بین المللی را تصویب کند در مبارزه به اسلام هراسی و از همه کشورها بخواهد که قوانینی را برای مقابله با آن تصویب کنند.»[۷۱] قطعنامهای از سوی وزرای خارجه کنفرانس روشن می کند که سازمان همکاری اسلامی قصد دارد که مواضعاش را مبنی بر کنفرانس به ادیان باید غیر قانونی شود در قانون بین المللی بگنجاند. از جمله در بخش ششم می خواهد که اعلامیهای جهانی ششم می خواهد که اعلامیهای جهانی

را تصویب کند تا توهین به ادیان را محکوم کند و نیاز به مبارزه مؤثر با توهین به ادیان از طریق کنوانسیونهای بین المللی را در این زمینه ابراز کند.»[۷۲] در بند ۴، این قطعنامه اشاره می کند که از همه کشورها انتظار خواهد بود که «توهین به اسلام» را غیر قانونی کنند و از آنها میخواهد که «اقدامات لازم را، در میان کارهای دیگر، برای تصویب قوانین لازم انجام دهد تا همه نوع اعمالی را که در توهین به اسلام هستند، «عمال مجرمانه» و مشمول مجازات اعلام کنند.»[۷۳]

در میان جنبههایی از قطع نامههای مربوط به مقابله با توهین به ادیان که باعث انتقادی تند از سوی حامیان حقوق بشر شده است این نکته را می توان گفت که بالا بردن توهین به ادیان به رتبه نقض حقوق بشر عنصری ناهمگون را وارد نظام حقوق بشر سازمان ملل می کند. قانون حقوق بشر بین المللی که هدفاش حفاظت از حقوق افراد است و گاه به گاه حقوق گروهها، هر گز حفاظت از نهادهایی مانند دین را در دستور کار خود نداشته است و گنجاندن الزامی برای حفاظت از دین ناگزیر باعث تحریف آن می شود. بر این اساس، مخالفتهایی در سال ۲۰۰۸ با این قطع نامهها درباره مقابله با توهین به ادیان توسط دو گروه برجسته حقوق بشر، یعنی ۱۹ ARTICLE و مؤسسه مطالعات حقوق بشر قاهره

یکی از مشکلات کلیدی با قطعنامه ها این است که این ها جویای حفاظت از نه فقط افراد یا باهمستان هایی هستند که متمسک به یک دین خاص اند بلکه خود دین را به این معنا در آن داخل می کنند... چنان که گزار شگر ویژه آزادی عقیده (اسما جهانگیر) و صورت های امروزی نژاد پرستی، تبعیض نژادی، خارجی هراسی و عدم مداراهای مرتبط (دودو دی ین) متذکر شده اند: «حق آزادی دین یا عقیده اساسا از افراد و تا حدودی حقوق جمعی باهمستان مورد نظر حفاظت می کند ولی از خود ادیان یا عقاید به خودی خود حفاظت نمی کند.»[۷۴]

منتقدان هم چنین پذیرفته اند که قطع نامه های سازمان همکاری اسلامی در مقابله با توهین به ادیان بالقوه در تعارض با ضمانت های آزادی اندیشه و و جدان از طریق بر گرفتن این موضع هستند که مردم باید رویکردی مثبت نسبت به دین داشته باشند. مثلا در بیانیه سال ۲۰۰۸شان، ARTICLE و مؤسسه یمطالعات حقوق بشر قاهره (CIHRS) اشاره می کنند که:

این قطع نامه ها می گویند که معیار مناسب، احترام به ادیان است. مثلا بند ۱۰ اخیر ترین قطع نامه ادعا می کند که احترام به ادیان برای اعمال حق آزادی دین

💠 ۲۷۶ اسلام و حقوق بشر

ضروری است. کاملا می توان، حتی به شدت، با یک اصل دینی خاص مخالفت کرد ولی به حق دیگران در باور به آن احترام گذاشت.[۷۵]

آنها در خلاصه دلایل شان برای مخالفت با قطعنامه ۲۰۰۸، نتیجه گرفته اند که این قطعنامه «سازگار با قانون حقوق بشر بین المللی درباره حق آزادی بیان و آزادی دین نیست، و در ترویج برابری در عمل موثر نخواهد بود و به دقت تنظیم نشده است تا امکان سوء استفاده را منتفی کند.»[۷۶]

یکی از ویژگیهای متعدد این سلسله از قطعنامهها که برای مدافعان حقوق بشر آزاردهنده است در بند ۷ قطعنامه سال ۲۰۰۹ دیده می شود که ابراز «نگرانی عمیق» می کند که «اسلام به کرات و به غلط با نقض حقوق بشر هم عنان دانسته می شود.» از آن جا که بسیاری از نقضهای حقوق بشر در خاورمیانه زیر سرفصل اجرای احکام اسلامی انجام می شوند، به نظر می رسد که این بند توجیه کننده این است که منتقدان این نوع نقضهای حقوق بشر را «توهین کننده» بنامند بر این اساس که هر گونه مقارنت اسلام و نقض حقوق بشر ضرور تا نادرست و توهین به اسلام است.

در سال ۲۰۰۷، گروه حقوق بشری «زنانی که تحت قوانین مسلمانان زندگی می کنند» (WLUML) که بر نقضهای حقوق بشر در خاورمیانه مدتها نظارت کرده است و با الگوهای خفقان آور نظرهای انتقادی و مجازات اعتراض به بهانههای دینی آشناست، قطعنامه سال ۲۰۰۷ را درباره توهین به ادیان محکوم کرد. این گروه هشدار داد که این اصل که جرم دانستن این توهینها باید وظیفه و تکلیف باشد، می تواند برای «خاموش کردن و ارعاب مدافعان حقوق بشر، اقلیتهای دینی و معترضان و سایر صداهای مستقل به کار برود. در عمل، این قطعنامه این قابلیت را دارد که به شدت آزادیهای ابراز عقیده، بیان، دین و اندیشه را محدود کند.»[۷۷]

یکی از تاکتیکهایی که سازمان همکاری اسلامی و اعضای اش استفاده کرده اند تا سعی کنند دیگران را متقاعد کنند که قطعنامه شان به نظام حقوق بشر تعلق دارد، ادعای وجود رابطه ای علی میان توهین به اسلام و صدمه رساندن به اقلیتهای مسلمانی است که در غرب در دوره ای زندگی می کنند که اسلام هراسی شیوع دارد. نگرانی درباره اثر اسلام هراسی مشروع و به جاست؛ اسلام هراسی و تعصب ضد مسلمانی در کشورهای مختلف غربی منجر به تهدید، خشونت، حمله و حتی قتل شده اند.[۷۸] اما این که وارد کردن قوانینی مثل قوانین کفرگویی پاکستان بتواند این مشکل را حل کند به شدت محل تردید است. مانند سازمان های غیر دولتی حقوق بشری، «زنانی که تحت قوانین مسلمانان

زندگی می کنند» (WLUML) این تصور را به چالش گرفتند که سانسور بیانی که موهن به اسلام تلقی می شود ابزاری مناسب برای حفاظت از اقلیتهاست. در عوض، آنها این قابلیت را دیدند که با استفاده از این سانسور آزادیهای مهم زیادی سرکوب شوند:

این قطع نامه هیچ کاری برای مقابله با نژادپرستی علیه مسلمانان که آنها را از دیگران جدا می کند انجام نمی دهد. کسانی که از این قطع نامه دفاع می کنند از این تبعیض بسیار واقعی که اقلیتها به خاطر هویتهای دینی و قومی شان گرفتار آن هستند استفاده می کنند تا حقوق باهمستانهای اقلیت و اکثریت را به یک اندازه به خطر بیندازند که شامل آزادی بیان و عقیده یا بی ایمانی، حقوق تفسیر متون و قوانین دینی، و آزادی بیان جنسی شان می شود که تحت قوانین بین المللی و ملی حق دارند بدون بیم از سر کوب یا مجازات از آن بر خوردار باشند.[۲۹]

در به چالش گرفتن موضع سازمان همکاری اسلامی، سازمان غیر دولتی حقوق بشری ۱۹ ARTICLE و مؤسسه مطالعات حقوق بشر قاهره (CIHRS) متذکر شدهاند که سانسوری که از پیش در این قطعنامه ها دیده می شود می تواند در واقع به زیان اقلیت ها تمام شود:

تبعیض علیه پیروان ادیان اقلیت از سوی دولت و فعالان غیر دولتی مشکلی به شدت جدی است، همان طور که گزارش گر ویژه آزادی دین و عقیده آشکار کرده است... این قطع نامه ها کار زیادی برای رسیدگی به این مشکل نمی کنند و به طور خاص نمی توانند به وضعیت هایی رسیدگی کنند که ادیان مختلف دیدگاه های قوی متفاوت درباره مسأله ای خاص دارند. دراین وضعیت ها، می توان از این قطع نامه ها برای توجیه سرکوب اعتراض دینی و ظلم به ادیان اقلیت استفاده کرد. [۸۰]

آنها همچنین از گزارش ویژه آزادی دین نقل قول کردند که هشدار داده بود «گرایشهای نگرانکنندهای نسبت به استفاده از.[قوانین داخلی کفرگویی] به شیوهای تبعیض آمیز وجود دارد و اینها اغلب به طور نامتوازنی اعضای اقلیتهای دینی، مومنان معترض و غیر خداپرست یا ملحد را مجازات می کنند.»[۸]

سازمان همکاری اسلامی خود را مجبور به پاسخ گفتن به منتقدانی دیده است که ادعا کردهاند پذیرفتن تکلیف مبارزه با توهین به ادیان می تواند منجر به فرسایش سطح آزادی بیانی شود که در قانون حقوق بشر بین المللی ضمانت شده است. در پاسخ، سازمان

💸 ۲۷۸

همکاری اسلامی تلاش کرده است که این تصور را منتقل کند که هدف قطعنامهها ملغی کردن حفاظتهای موجود برای آزادی بیان نیست. تلاشهای سازمان همکاری اسلامی برای متقاعد کردن جهان به این که به حق آزادی بیان احترام می گذارد متقاعد کننده تر می بود اگر اعضای سازمان همکاری اسلامی به طور مرتب خودشان آن حق را زیر پا نمی گذاشتند و اگر اعلامیه قاهره خود سازمان همکاری اسلامی این قدر نقصان جدی در تامین حفاظتهای کافی برای آن حق نداشت.

ادعاهای سازمان همکاری اسلامی مبنی بر احترام گذاشتن به آزادی بیان اغلب با رفتار خودش نقض می شود. نمونهای چشمگیر از آن در مارس ۲۰۰۸ رخ داد که سازمان همکاری اسلامی حرکت موفقی را انجام داد که وظایف گزارشگر ویژه سازمان ملل در ترویج و حفاظت از حق آزادی عقیده و بیان تغییر کند. پس از این تغییر گزارشگر ویژه موظف شد که به گزارش درباره نقض حق آزادی بیان بپردازد. در دنیایی که حق آزادی بیان در بیشتر جاها در خطر است و پیوسته در بسیار جاها انکار می شود، این گسترش دادن وظایف گزارشگر تکان دهنده بود. معنای این کار این بود که یک نهاد مهم سازمان ملل از این پس با این فرض باید عمل کند که نقض حق آزادی بیان به همان اندازه نقضهای گسترده ی این حق، سزاوار توجه است. البته این کارها به عنوان بخشی از وظیفه و دستور کار گسترش یافته به این معناست که نهاد گزارشگری ویژه وقت کم تری برای تحقیق درباره انواع سانسور هولناکی خواهد داشت که اعضای سازمان همکاری اسلامی اعمال می کنند. گروه آزادی رسانه ای خبرنگاران بدون مرز به شدت با تغییر این دستور کار مخالفت کرد و گفت: «کار گزارشگر آزادی بیان این نیست که چنین کارهایی را انجام می شود. چنین استدلالی چرند است. که به موارد نقض حقوق بشری دهد. مانند این است که از گزارشگر آزادی دین بخواهند که به موارد نقض حقوق بشری بپردازد که به نام دین انجام می شود. چنین استدلالی چرند است. [۸۲]

«سعد الدین طالب»، مشاور دبیر کل سازمان همکاری اسلامی، در دسامبر سال ۲۰۰۸ در مجمع سازمان همکاری اسلامی در ژنو سخنرانیای کرد که در اروپا «اسلامهراسی رسمی سازمان همکاری اسلامی را آشکار می کند. او ادعا کرد که در اروپا «اسلامهراسی موجی قوی از بیزاری و نفرت علیه مسلمانان شده است» و شکایت کرد که این وضع بدتر شده است و مسلمانانی که در غرب زندگی می کنند «قربانی تعصب تبعیض آمیز، آزار و تعرض روانی و فیزیکی میشوند.»[۸۳] او با ادعا کردن این که این «تعرضی گستاخانه به حقوق بشر» است تاسف خورد که «بسیاری از محافل غربی هنوز درباره رابطه میان مفهوم حقوق بشر و مفهوم توهین به دین تشکیک می کنند.» او به ادعاهای غربی طعنه زد که «آزادی بیانی که نفرت پراکنان

دارند، صدمه روانی عمیقی به مسلمانان میزند» و اندوه خورد که اسلام هراسی و تنفر در پی نابود کردن فرهنگ ها و تمدن اسلامی هستند. او گله کرد که کرامت و حقوق بشر مسلمانان در نتیجه این ها آسیب دیده است ولی هنوز هم صداهایی شنیده می شود که «ادعا می کنند توهین به دین یا فرهنگ هیچ ربطی به حقوق بشر ندارد.» [۸۴]

سازمان همکاری اسلامی به شدت از کاریکاتورهای دانمارکی به عنوان نمونهای از انتشارات اسلام هراسانه در غرب انتقاد کرد که به ادعای آن مروج عدم مداراست و منجر به تبعیض علیه اقلیتهای مسلمانی می شود که در آنجا زندگی می کنند. کاریکاتورهایی از حضرت محمد در سیتامبر ۲۰۰۵ در روزنامه دانمارکی زبان «جیلاندس یوستن»، با گردش تنها ۲۰۰ هزار نسخه منتشر شد. این کاریکاتورها را می توان روی سایتهای اینترنتی پیدا کرد که شامل کاریکاتوری است که باعث رنجش فراوان شد و توسط «كورت وسترگرد» از سر پيامبر با بمبي كه از عمامه سياه او بيرون زده بود، كشيده شده بود. هدف اعلامشده روزنامه در انتشار کاریکاتورها استفاده از اصل آزادی بیان در برابر فشارهای فزاینده خودسانسوری بود که بعضی ادعا می کردند باید برای پرهیز از رنجاندن مسلمانها رعایت شود. روزنامه اشاره کرد که میخواسته از مصلحتاندیشی سیاسی که اجازه نمی داد با مسلمانان مانند سایر گروههای دینی برخورد شود فاصله بگیرد.[۸۵] البته به خاطر این که موجی از احساسات قوی ضد مهاجر در دانمارک پدید آمده بود که اغلب مستلزم خصومت با مسلمانان بود، بسیاری این کاریکاتورها را مرتبط با آن تعصبات ضد مسلمانی می دیدند. هر چند به سادگی می شد فهمید چرا مسلمانان دانمارکی این کاریکاتورها را توهین آمیز می دیدند، به دشواری می توان نشان داد که این کاریکاتورها از پیامبر در دایره اصل ۲/۲۰ معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR) واقع مى شدند كه مربوط به «حمايت از نفرت پراكنى ملى، نژادى يا دينى است كه تحريك كننده تبعيض، خصومت يا خشونت» است.

بعضی از مسلمانان دانمارک حرکتی را راهاندازی کردند تا باعث تحریک خشم بین المللی علیه کاریکاتورها شوند که لازمهاش نشر و توزیع همان کاریکاتورهایی بود که به ادعای آنها باید سرکوب می شد. [۸۶] هیأتهایی از نمایندگان مسلمان دانمارکی به مصر، لبنان و سوریه رفتند با هدف بسیج کردن افکار عمومی مسلمانان علیه دانمارک. [۸۷] آنها پروندهای شامل تصاویری ارائه کردند که از مجموعه اولیه کاریکاتورها تحریک آمیز تر بودند – بدون این که بیفزایند که مواردی را به آنها که ابتدا جیلاندس پوستن منتشر کرده بود افزودهاند. [۸۸] رفتار آنها نشان می داد که مجموعه کاریکاتورهایی که در جیلاندس پوستن منتشر شده بود از نظر آنها به قدر کافی توهین آمیز نبوده است.

🖈 ۲۸۰

مثلا تصویری از یک مسابقه فرانسوی جیغ زدن خوکها نیز گنجانده شده بود انگار این تصویر در میان کاریکاتورها بوده است و این تصور نادرست را ایجاد کرده بودند که پیامبر به صورت خوک تصویر شده است.[۸۹] البته این بدون شک نفت بر آتش جنجال پاشید و باعث برانگیختن اعتراضها و شورشهای بیشتری بر سر کاریکاتورها شد.

بسیاری از مسلمانها کاریکاتورهای دانمارکی را به عنوان نمادی از توهینهایی که هر روز علیه دین آنها در غرب انجام می شود محکوم می کنند. اما مانند پرونده ی رشدی، باید به یاد داشت که تاثیر این ها به شدت در نتیجه تلاش های تعمدی شورش گران برای شدت بخشیدن به تنشها بزرگنمایی شده بود. رمان چالش آفرین رشدی برای مطالعه اهل ادب لندني نوشته شده بود و مخاطب كاريكاتورهاي وستر گرد، خوانندگان دانمارکی روزنامهای محلی بودند. هیچ کدام از این ها هرگز در کشورهای مسلمان جلب توجه نمی کردند یا باعث این طوفان آتشین جهانی از رنجش مسلمانان نمی شدند مگر به خاطر تبلیغات تحریک گرانی جاه طلبان و رهبران کشورهای مسلمان که معتقد بودند مي توانند با دامن زدن به خشم عمومي از اين آب گل آلود سياسي ماهي بگيرند. در چنين شرایطی، اروپاییانی که میخواهند مسلمانان و اسلام را به مثابه تهدید علیه امنیت ملی و تمدن غربی تصویر کنند در مقام مسابقه و رقابت در برابر مسلمانانی قرار می گیرند که از حساسیتهای هم کیشانشان نسبت به حس توهین دید گی بهرهبرداری می کنند تا تلاش كنند كه به خشم عليه غرب و برانگيختن خصومت عليه آن دامن بزنند. جنجال کاریکاتورها و درخواستهایی که برای تحریم آنها و برای قتلها همراهاش شد، به قطبی سازی دامن زد و به تنش های میان باهمستان اقلیت مسلمان در دانمارک و جمعیت اکثریت غیر مسلمان دامن زد و از سوی دیگر باعث تقویت موضع عوامفریبان از دو سوی دعوا درباره چندفرهنگی گرایی و کثرت گرایی، شد.

مصر در میان کشورهایی بود که مشتاق بودند از این جنجال با پرچمداری اعتراضها علیه کاریکاتورها بهرهبرداری کنند و در اکتبر سال ۲۰۰۵ اقداماتی انجام داد تا این ماجرا را تبدیل به نهضتی بینالمللی کند.[۹۰] شباهتهای برجستهای وجود داشت میان اشتیاق مصر در سال ۲۰۰۵ به این که خودش را نماینده اعتراضهای مسلمانان علیه توهینها به پیامبر در کاریکاتورهای دانمار کی نشان دهد و اشتیاق اش به این که در سال ۲۰۰۹ خود را نماینده حفظ عزت مصر پس از شکست بسیار تلخ و تحقیر آمیز تیم فو تبالش در مسابقهای مهم در برابر رقیب الجزایری اش نشان دهد.[۹۱] در هر دو مورد می توان رژیم دیکتاتوری به شدت منفوری را دید که با شتاب در پی بهرهبرداری از فرصتی نادر برای پیوند دادن سیاستهایش به حرکتهایی است که در میان شهروندان مأیوس اش طنین انداز هستند.

سازمان همکاری اسلامی تصمیم گرفت که افکار عمومی جهانی مسلمانان را علیه کاریکاتورها بسیج کند. [۹۲] ده سفیر کشورهای مسلمان با نمایش رویکردی که در میان دولتهای سازمان همکاری اسلامی مسلط بود، در سال ۲۰۰۵ نامهای به نخستوزیر دانمار ک نوشتند و از دولت دانمار ک خواستند که «گریبان همه افراد مسئول را بگیرد» و به او توصیه کردند که مطبوعات دانمار کی «نباید اجازه داشته باشند که به اسلام به نام دمو کراسی، آزادی بیان و حقوق بشر، که ارزشهایی است که برای ما هم محترماند، تعرض کنند.» [۹۳] این سفرا ممکن است بخواهند خود را حامی «دمو کراسی، آزادی بیان و حقوق بشر» که نامه را نوشتند، کارنامه ای بسیار نارسا و معیوب از جهت که در میان گروهی هستند که نامه را نوشتند، کارنامه ای بسیار نارسا و معیوب از جهت این ارزش هاست.

از آنجایی که دولتهای عضو سازمان همکاری اسلامی دست اندر کار تسلط بر همه انواع بیان در قلمروهای شان و سانسور آن بودند، مفهوم دولتی که خود را ملزم می داند به احترام به حق آزادی بیانی که توسط مطبوعات آزاد اعمال می شود از ذهن آنها خارج بود. آنها فرض می کردند که همان نوع سانسور هولناکی که خود اعمال می کردند همه جا قاعده و هنجار است – یا دست کم باید باشد. ناساز گاریهای مواضع کشورهای مسلمانی که از دولت دانمار ک خواسته بودند که قدم هایی برای مجازات افراد مسئول کاریکاتورهایی بردارند که توهین آمیز به اسلام تلقی شده بودند و در روزنامهای مستقل چاپ شده بودند، در کنار ادعاهای همین کشورها که مشغول حمایت از حقوق بشر هستند نامتعارف نیست. در فراخوانهایشان در سازمان ملل برای سانسور توهین به اسلام، کشورهای مسلمان معمولا اصرار دارند که آنها ملتزم به آزادی بیان و آزادی

این مطالبات برای سانسور و مجازات افرادی که مسئول این کاریکاتورها هستنند توسط دولت دانمارک رد شد که باعث مخالفتهایی در فوریه سال ۲۰۰۶ از سوی دبیر کل سازمان همکاری اسلامی «اکمل الدین احسان اغلو» شد. او شکایت کرد که اروپاییان از پی گیری نکردن جیلاندس پوستن توسط دانمارک پشتیبانی کردهاند و اعتراض کرد که نظام دادگاهی دانمارک یک دعوای توهین را که از سوی مسلمانانی که میخواستند از روزنامه شکایت کنند رد کرده است و به این ترتیب نوع سر کوب سخت گیرانه دولتی رسانههای مستقلی را که از نظر سازمان همکاری اسلامی رواست آشکار کرد:

ما از دولتهای اروپایی انتظار داشتیم... که موضعی سیاسی و اخلاقی علیه تعرضهای غیرمتمدنانه به اسم آزادی بیان بگیرد. بر خلاف انتظار ما، در پاسخ،

🖈 ۲۸۲

موضع متعارف رسمی اروپایی را در دفاع از موضع دولت دانمارک دیدیم که مدتها از هر گونه مسئولیت سیاسی یا اخلاقی به این بهانه سر باز زد که قوانین کشور ضامن آزادی مطبوعات است و دولت هیچ اختیار یا مسئولیتی در این زمینه ندارد چون کاملا بسته به دادگاه است که معین کند که آن چه منتشر شده است داخل مرزهای قانون است یا نه. اما دادستانهای کل دانمارک، هم در سطح محلی و هم در سطح فدرال بعدا حکم کردند که این عمل غیر قانونی نبوده است و پروندههای شهروندان توهین دیده مسلمان دانمارک یا رد شدند یا بایگانی شدند.[۹۴]

سازمان همکاری اسلامی نیز به جمع کسانی پیوست که دانمار ک را محکوم کردند و دانمار ک کشوری است که کارنامه حقوق بشری به ویژه خوبی دارد و ادعا کرد که دولت دانمار ک با پیگیری نکردن آن چه که به ادعای سازمان همکاری اسلامی تکلیف الزامی سانسور کاریکاتورها و تنبیه افراد دست اندر کار نشر آن بوده است، قانون حقوق بشر بین المللی را نقض کرده است. در ژانویه سال ۲۰۰۶، سازمان همکاری اسلامی از حرکت مسلمانان در محکوم کردن کاریکاتورهای دانمار کی در سازمان ملل دفاع کرد و از سازمان ملل خواست که قطع نامهای الزام آور صادر کند که «توهین به عقاید دینی را ممنوع کند و مجازاتهایی را برای کشورها یا نهادهای متخلف وضع کند.»[۹۵]

در همان حینی که مسلمانان خواستار قتل کاریکاتوریست دانمار کی شده بودند و در پاکستان و هند برای هر کسی که آنها را بکشد جایزه تعیین شده بود، در فوریه سال ۲۰۰۶، دبیر کل سازمان همکاری اسلامی با تاخیر فراوان وارد میدان شد و سعی کرد اوضاع را آرام کند. سخنان احسان اغلو شامل بیانیهای بود که نشانگر مهارتهای بر تر روابط عمومیای بود که سازمان همکاری اسلامی پس از ماجرای رشدی به دست آورده بود و در آن زمان از محکوم کردن فتوای قتلی که خمینی صادر کرده بود امتناع کرد. او که دریافته بود هم قران شدن با ترورها زیان آور خواهد بود گفت: «این مسألهای بسیار جدی است و هیچ کس این اختیار را ندارد که دستور قتل مردم را صادر کند.» احسان اغلو ادعا کرد که درخواست قتل غیر اسلامی است و حتی وزیر خارجه ایران هم گفت که این وضعیت باید آرام شود. [۹۶]

در همان حال، احسان اغلو این نظر را رد کرد که کاریکاتورها را باید به واسطه اصل آزادی بیان توجیه کرد و تقاضا کرد که اروپاییان به حساسیتهای مسلمانان احترام بگذارند. او هشداری را نیز اضافه کرد که اگر اروپاییان چنین نکنند، به معنای «مشکل

جهان شمولی ارزشهای اروپایی است.»[۹۷] به نظر می رسد که مقصودش این بود که او او پا به خطا مدعی خاص گرایی فرهنگی می شود که وزن زیادی به آزادی بیان داده است. در حینی که سازمان همکاری اسلامی در آراء سازمان ملل حمایت اکثریت را در دفاع از حرکتاش برای گنجاندن تکلیف مبارزه با توهین به ادیان به مثابه اصل الزام آوری بین المللی به دست آورده بود، به نظر می رسید که از سال ۲۰۰۶، احسان او غلو احساس اطمینان می کرد که می تواند طوری سخن بگوید که گویی موضع سازمان همکاری اسلامی در قانون حقوق بشر بین المللی تصویب شده است. بر این اساس، او گمان کرد که حق دارد تا اروپاییان را متهم به تسهیل توهین به اسلام از طریق حفظ یک مفهوم به ویژه وسیع آزادی بیان کند و در نتیجه به قانون حقوق بشر بین المللی احترام نگذاشته اند.

با تأمل در شیوه فاصله گرفتن سازمان همکاری اسلامی از خاص گرایی اسلامی، در مصاحبهای با جیلاندس پوستن در سال ۲۰۰۸، دبیر کل احسان اوغلو سازمان همکاری اسلامی را مروج جهان شمولی حقوق بشر نشان داد و طوری سخن گفت که گویی با ادعای این که همه کشورها ملزم به مبارزه با توهین به ادیان هستند، سازمان همکاری اسلام همراستا با اجماع جامعه بین المللی و مشروعیت بین المللی است و به حمایت سازمان ملل از قطع نامههای سازمان همکاری اسلامی اشاره کرد:

فقط سازمان همكارى اسلامى و اعضاى عضو سازمان و من نيستيم كه اين فهم را ابراز مى كنيم... جامعه جهانى نيز تصويب صريحشان را از اين نظر از طريق قطع نامههايى كه مجمع عمومى سازمان ملل و شوراى حقوق بشر سازمان ملل با اكثريت بالا پذيرفتهاند اعلام كردهاند. اين يعنى اين عقيده، عقيده جامعه جهانى است و مشر وعيتى بين المللى دارد.[۹۸]

در همین حین، تهدید حملات تروریستی به انتشارات غربی تاثیری ترسآور داشت. انتشارات دانشگاه ییل، با خودسانسوری، کاریکاتورهای «جیت کلائوسن» را از کتاب «کاریکاتورهایی که جهان را تکان داد»، از کتابی در سال ۲۰۰۹ درباره جنجال کاریکاتورهای دانمار کی حذف کرد. در سال ۲۰۱۰، کورت وستر گرد کاریکاتوریست، که مجبور شده بود فعالیتاش را به شدت به خاطر تهدیدهای جانی محدود کند، به سختی از تلاش سوء قصد یک مرد سومالیایی مرتبط با ستیزه جویان اسلام گرا جان به

<sup>1.</sup> Jytte Klausen

<sup>2.</sup> Kurt Westergaard

♦ ۲۸۴ اسلام و حقوق بشر

در برد. [۹۹] نشانه دیگری از اشتیاق سازمان همکاری اسلامی به فاصله گرفتن از حملات تروریسی این بود که به سرعت تلاشها برای ترور را محکوم کرد و آنها را «یکسره مغایر با تعالیم و ارزشهای اسلام» خواند. [۱۰۰] باز هم، این موضع تفاوت چشمگیری با موضعی دارد که سازمان همکاری اسلامی در ماجرای رشدی گرفت.

می توان دید که چطور سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن در حرکت شان برای گنجاندن تکلیف مبارزه با توهین به اسلام در قانون حقوق بشر بین المللی فاصله فراوانی از ادعاهای پیشین شان گرفته اند که احکام اسلام در تعارض با قانون حقوق بشر بین المللی است. آنها اکنون از تاکتیکهای استتاری استفاده می کنند و در پی این هستند که اصولی را بگنجانند که حقوق را با استفاده از موازین اسلامی در نظام سازمان ملل داخل کنند اما این کار را انجام می دهند و هم چنان ادعا دارند که می خواهند حقوق بشر را تقویت کنند. در سال ۲۰۱۱، سازمان همکاری اسلامی به نظر می رسید که تاکتیکهایش را تغییر داده است و خصلت حرکت اش را به منظور مبارزه با عدم مدارا و غیر قانونی کردن تحریک به خشونت فوری بر اساس دین یا عقیده توصیف کرد که باعث شد ساز گار تر با حقوق بشر باشد همان طور که در قطعنامه ای دیده می شود که توسط پاکستان در مارس ۲۰۱۱ تقدیم شد. [۱۰] این که آیا سازمان همکاری اسلامی واقعا از پروژه اولیه اش برای غیرقانونی کردن توهین به اسلام عقب می کشد یا نه، هنوز محل تردید است.

#### خلاصه

فقدان حفاظتها برای آزادی دین در طرحهای حقوق بشر اسلامی یکی از عواملی است که به شدت آنها را از قوانین حقوق بشر بین المللی متمایز می کند که آزادی دین را حقی بی قید و شرط می داند. امتناع از ضمانت آزادی دین شکافی بزرگی را میان ذهنیت نویسندگانشان و فلسفه حقوق بشر نشان می دهد. علی رغم کارنامه نقض مکرر حق آزادی دین آنها، دولتهای خاور میانه ای از اعتراف صریح به سیاستهای سر کوب گرانه علیه مردمشان به خاطر عقاید دینی شان بیزارند و درک می کنند که روشهای آنها غیر قابل دفاع است.

سادهانگارانه است که خود اسلام را به خاطر فقدان آزادی دینی در خاورمیانه ملامت کنیم. در هر کشوری، تخلفات ارتباط تنگاتنگی دارند با اهداف خاص سیاسی رژیمهای در گیر. غیر مسلمانان و کسانی که دینشان را از اسلام می گردانند لزوما قربانیان اصلی نیستند. بالاخره، در خاورمیانه، مسلمانان مومن در فضایی از سرکوب عقلانی زندگی می کنند که در آنجا مرتبا در معرض تعقیب، تحت عناوین جرایم دینی هستند، صرفا به

خاطر ابراز عقایدی که در تضاد با هر عقیده دینی است که مقامات محلی در حال حاضر تایید می کنند. مسلمانان در معرض اتهام کفر، الحاد و ارتداد به خاطر چیزهایی هستند که در واقع اعتراض سیاسی یا الهیاتی نسبت به راست کیشی رسمی است – یا به خاطر خشمگین کردن چهرههای قدرت مند. منصفانه تر به نظر می رسد که نقضهای فاحش آزادی دینی را که مرتبا در خاورمیانه رخ می دهد بر آمده از عواملی از قبیل عزم دولتها برای انحصار و تمامیت خواهی در اتوریتهی دینی به مثابه بخشی از تسلطشان بر تمام بخش های قدرت بینیم؛ و این میل به در هم شکستن انواع اعتراضها و سر کوب هر گونه تفکر انتقادی، و میل به آرام کردن روحانیون ذی نفوذ یا جناحهای اسلام گراست که خود الگویی است از دامن زدن به تعصبات عوامانه به امید به دست آوردن حمایتهای مردمی الازهر از درخواست قبلیاش مبنی بر قتل مرتدان فاصله گرفت و با تاخیر تصمیم گرفت که خود را مدافع آزادی دین، عقیده و بیان و پژوهش علمی نشان دهد و سندی را پیشنهاد کرد که این آزادیها را تایید می کرد – هر چند با عبارتهایی محتاطانه و تبصرههایی که مکن است دامنه این آزادیها را محدود کند.[۱۰۲]

مدتها تلاشهایی در جریان بوده است برای سیاسیسازی نظام حقوق بشر بین المللی و تزریق تعصب و گزینش گری در تعیین این که نقضهای حقوق بشری کدام کشورها درخور محکومیت هستند. در این زمینه، تلاشهای سازمان همکاری اسلامی برای واداشتن سازمان ملل به تمر کز بر توهین ادعایی به اسلام که در غرب رخ می دهد در عین انصراف توجه از نقضهای فاحش حقوق بشر اعضای خود سازمان همکاری اسلامی، مسألهای استثنایی نیست. اما حرکت سازمان همکاری اسلامی برای گنجاندن تکلیف مقابله با توهین به اسلام در فهرست اصول حقوق بشر سازمان ملل، برجسته است از این رو که بالقوه مستلزم تغییری بزرگ است در حقوق مایه داری که در قانون حقوق بشر بین المللی آمده است. این تغییر اصلی را وارد خواهد کرد که در ظاهرش ناهمگون است و طوری طراحی شده است که از یک نهاد حفاظت کند نه از حقوق انسانها، و هم چنین از اصول جاافتاده حقوق بشر در زمینه هایی مثل آزادی بیان و ازادی دین فاصله هم چنین از اصول جافتاده حقوق بشر بین المللی باشد این تغییر را گسترش حفاظت از حقوق بشر نمی بیند.

# فصل هجي

# سنجشى از طرحهاي حقوق بشر اسلامي

ویژگیهای طرحهای حقوق بشر اسلامی که در اینجا بررسی می شوند را نباید به ویژگیهای خاص اسلام یا ناسازگاری فرضی ذاتی اسلام با حقوق بشر نسبت داد. بلکه باید این ها را بخشی از پدیده بزرگ تر تلاش های نخبگانی - سودبرنده از نظامهای غیر دمو کراتیک و سلسلهمراتبی - دید که از دین و فرهنگ به مثابه افزارهایی برای مشروعیت بخشیدن به مخالفت شان با قانون حقوق بشر بین المللی یا تضعیف آن استفاده می کنند. ارزیابی ها نشان می دهد که طرحهای حقوق بشر اسلامی هر چند به سنت اسلامی استشهاد می جویند، در واقع شکل گرفته از واکنشهای منفی نویسندگان آن به افکار آزادی و دموکراسی و دامنه حفاظت از حقوقی هستند که قانون بین المللی حقوق بشر فراهم می کند. با سرمایه گذاری های کلان دولت هایی مثل ایران و عربستان سعودی در ترویج طرحهای حقوق بشر اسلامی، آنها ناگزیر رویکردهای رژیم هایی را باز می تابانند که از بنیاد با حقوق بشر خصومت دارند. این نکته مهم است که کنش گران مسلمانِ حقوق بشر و انجمن های بالنده حقوق بشری که چشم انداز سیاسی را در خاور میانه تغییر داده اند پیوسته برای تحقق حقوق بشری که در قانون بین المللی آمده است فعالیت کرده اند و پیوسته برای جایگزین های «اسلامی» رقیق شده آن که نمونه هایش در اینجا بررسی می شود. یک جنبه چشمگیر طرحهای حقوق بشر به اصطلاح «اسلامی» دو پیوندی آن هاست یک جنبه چشمگیر طرحهای حقوق بشر به اصطلاح «اسلامی» دو پیوندی آنهاست یک جنبه چشمگیر طرحهای حقوق بشر به اصطلاح «اسلامی» دو پیوندی آنهاست

🖈 ۲۸۸

که نافی هر گونه تصوری است مبنی بر این که آنها نماینده ناب نتایج سنت اسلامی هستند. در عوض، آنها بر حقوق مدنی وسیاسی ذکر شده در نظام سازمان ملل تمرکز می کنند و عناصری اسلامی را بر آنها تحمیل می کنند که آنها را تباه می کنند یا از موضوعیت می اندازد.

این دو پیوندی بودن به رسمیت شناخته نشده منجر به ویژگی مهم و مشکل آفرین طرحهای حقوق بشر اسلامی می شود چون در نظر آنها اعتبار خود را از نسبنامه اسلامی شان می گیرند. اما آنها برای این که نسبنامه اسلامی راستینی داشته باشند، باید مبتنی بر روش شناسی هایی باشند که به این منظور طراحی شده اند تا اطمینان حاصل شود که اصول اسلامی اصیل و دست نخور ده ای را در موضوع حقوق بشر مقرر می کنند. این ها به جای این که خود را ملزم به جست وجو برای رهنمود یافتن در میراث اسلامی کنند، سرشار از مفاهیم و صورت بندی هایی هستند که آشکارا از قانون حقوق بشر بین المللی و قوانین اساسی غربی بر گرفته شده اند. این که نویسندگان این طرحها چنین وام گیری های گسترده ای از الگوهای بیگانه کرده اند از دید فقه اسلامی که در آن احکام و مقرراتی که بدون اعتنا به روش ها و موازین اسلامی برای فهم منابع اسلامی مقرر شده باشند عموما بلاموضوع تلقی می شوند، بی معناست. از آن جایی که نویسندگان حاضر نیستند اعتراف کنند که وام گیری های گسترده ای از منابعی خارج از سنت اسلامی داشته اند، طبیعی است کنند که وام گیری های را برای گنجاندن این پیوندهای حقوقی در طرحهایشان ارائه نمی کنند. عجیب نیست که در هم جوش حاصل از پیوندهای حقوقی در طرحهایشان ارائه نمی کنند. عجیب نیست که در هم جوش حاصل از پیوندهای هضم نشده حقوقی با عناصر نمی کنند. عجیب نیست که در هم جوش حاصل از پیوندهای هضم نشده حقوقی با عناصر نمی کنند. عجیب نیست که در هم جوش حاصل از پیوندهای هضم نشده حقوقی با عناصر نمی کافی ای در هم جوش حاصل از بیوندهای هضم نشده حقوقی با عناصر اسلامی فاقد انسجام باشند.

از آنجایی که نویسندگان هیچ علاقهای به کار کردن روی ظرافتهای فقهی لازم برای مستقر کردن حقوق بشر در زمینه سنت اسلامی ندارند، سرسری وار موازینی را که فقهای پیشامدرن اسلامی ارائه کردهاند، بدون بررسی کردن بستر تاریخی پدید آمدن آنها و بدون توجه به ارزیابی انتقادی از این که این موارد تا چه اندازه با اوضاع به شدت تغییریافته سیاسی، اقتصادی و اجتماعی جوامع مثل خاورمیانه معاصر تناسب دارند، وارد طرحهای خود می کنند. در واقع، آنها آگاهانه از اذعان به وضعیت تاریک حقوق بشر در خاورمیانه امروز و ستم اختناق آوری که بر مردم ساکن در این منطقه می رود، طفره می روند. بعضی از حقوق بشری که در این طرحها پیشنهاد شدهاند، بی معنا هستند اما بعضی از حقوق دیگری که برای رسیدگی به نقض حقوق بشر حاکم بر کشورهای خاورمیانه به آنها نیاز مبرم و فوری وجود دارد، یکسره از این طرحها حذف شدهاند.

هیچ تمهیدی برای آزادی دین وجود ندارد.

بر خلاف آنچه نویسندگان این طرحها ممکن است ادعا کنند، محدودیتهای اسلامی وضع شده برای حقوق بشر، که اینقدر برای طرحهای حقوق بشر اسلامی محوری هستند، از سوی منابع و مراجع تزلزلناپذیر اسلامی وضع نشدهاند؛ این سخن که اسلام مانع و محدودیتی بر سر راه حقوق است به شدت محل نزاع است. اگر هدف نویسندگان پیشبرد حفاظت از حقوق بشر بود، می توانستند مواد خام فراوانی را در میراث اسلامی پیدا کنند که سرشار از ارزشهایی است که مکمل حقوق بشرند، از جمله دغدغه رفاه انسانی، شفقت نسبت به ضعفا، عدالت اجتماعی، رواداری، احترام به تنوع و برابری خواهی. اینها و سایر اصول محوری می توانستند مبنای ایجاد تر کیب قابل دوامی را از اسلام و قانون حقوق بشر فراهم کنند، چنان که کار مروجان مسلمان دمو کراتیزاسیون و فلسفههای بسیاری از فعالان مسلمان حقوق بشر به خوبی نشان می دهد.

از میان گزینه های فراوانی که در میراث اسلامی و جود دارد و شامل اصولی همدل با حقوق است، این طرح ها تعمدا آن عناصری را انتخاب می کنند که نماینده موانعی بر سر راه تمهید قانون حقوق بشر بین الملل هستند – و این ها موانعی هستند که به موازین اسلامی نسبت داده می شوند. در واقع، دقیق تر آن است که بگوییم موانع در سیاست و جود دارد. این نویسندگان علاقه مند به موجه سازی سر کوب دولتی، الزام یکدستی اجتماعی و دینی، مشروعیت زدایی و حتی جرم دانستن اعتراض، سانسور و ممیزی دیدگاه های انتقادی و تداوم بخشیدن به سلسله مراتب ریشه داری هستند که شامل رفتار تبعیض آمیز با زنان، غیر مسلمانان و مسلمانانی می شود که متعلق به مذاهبی هستند که فاقد محبوبیت محلی اند.

نویسندگان طرحهای حقوق بشر اسلامی به دنبال این هستند تا دنیا را قانع کنند که بدیلهای معتبری برای قانون حقوق بشر اسلامی ساختهاند. این خود مصداقی از خلاف نمایی است چون هدف آنها در تعارض و ضدیت با حقوق است - و حقوق مدنی و سیاسی ذکر شده در قانون بینالمللی را کاهش می دهند. مقایسههای دقیق این متون با اسناد بینالمللی، ناگزیر نقصانهای طرحهای اسلامی را نشان می دهد. این طرحها مدعی بر تری موازین مبهم اسلامی در همه زمینههای مربوط به حفاظت از حقوق بشر هستند، ولی این موازین اسلامی چنان انعطاف پذیر و وسیع رها شدهاند که مصلحت و تشخیص نامحدودی را در اختیار صاحبان قدرت می گذارد تا این موازین را به شکلی تفسیر کنند که سر کوب کننده حقوق باشند.

هر چند به هیچ معنایی مواضع صریح و قاطعی در دیدگاههای اسلامی درباره حقوق بشر وجود ندارد، طرحهای حقوق بشر اسلامی به خاطر تکثیرشان و تاثیرشان بر دنیای

💠 ۲۹۰ اسلام و حقوق بشر

واقعی سزاوار توجه هستند. سیاست دولتی در خاورمیانه و مطالبات مستمر اسلامی سازی به این معنا هستند که الگوهای حاوی این فکر که مسلمان حقوق بشر دارد ولی فقط تحت تبصرهها و موازین مهم اسلامی، هم چنان ترویج خواهند شد و ممکن است بر قوانین و قانونهای اساسی اثر بگذارند. علاوه بر این، می توان نقشهای بسیار فعالی را که سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن در نظام حقوق بشر سازمان ملل بر عهده گرفته اند مشاهده کرد که تلاش می کنند افکاری را که از طرحهای حقوق بشر اسلامی بر گرفته شدهاند در پیکره قانون حقوق بشر بین المللی تزریق کنند. حرکت دنباله دار سازمان همکاری اسلامی برای توهین به برای تعییر قانون حقوق بشر بین المللی برای گنجاندن قانونی برای جرم انگاری توهین به ادیان، که در نهایت باید ترجمه شود به جرم انگاری توهین به اسلام، نمونهای است از تلاشهایی که انجام می شود تا دغدغه های حفظ اسلام را به بهای قربانی کردن حقوق بشر در پیکره قانون حقوق بشر دزدیده وارد کنند. این حرکت مستلزم اولویت بخشیدن به اسلام ولویت داده می شود - هر چند این اولویت بخشیدن تحت لوای مبارزه با توهین به اسلام اولویت داده می شود - هر چند این اولویت بخشیدن تحت لوای مبارزه با توهین به ادیان انجام شود.

سازمان همکاری اسلامی و اعضای آن مواضع رسمی شان را درباره حقوق بشر در طی دو دهه گذشته به طرز شگفتی تغییر داده اند. به جای این که مرتبا اصرار کنند که خاص گرایی فرهنگی اسلامی در تضاد با حقوق بشر است و دلیرانه مدعی شوند که تعهدشان به موازین اسلام مستلزم نقض قانون حقوق بشر بین المللی است، اکنون ریا کارانه از قانون حقوق بشر بین المللی حکایت می کنند و مدعی می شوند که برنامههای آنها با فلسفه آن هم راستاست. کشورهای خاورمیانه، با تغییر گفتار سیاسی خود به شکلی که تناسب بهتری با جریان اصلی حقوق بشر داشته باشد، توانسته اند ائتلافهایی راهبردی با کشورهایی خارج از منطقه خود ایجاد کنند، از جمله با روسیه، که آنها هم می خواهند تاکتیکهایی مخفیانه را برای تضعیف حقوق بشر به کار بگیرند. کار کردن در این تاکتیکهای سازمان همکاری اسلامی نفوذ گسترده ای در نظام حقوق بشر سازمان ملل بخشیده است ولی تطبیق و تنظیم تاکتیکهای شان را نیز لازم آورده است. لذا، آنها وقتی که پیشنهادهای مطرح در سازمان ملل را که برای پیشبرد حقوق بشر اقلیتهای قرار می دهند و بیشتر اوقات این پیشنهادها را بر این مبنا محکوم می کنند که متحدان غیر مسلمان شان نیز از مخالفت شان حمایت می کنند.

در نهایت، با طرحهای حقوق بشر اسلامی باید چه کرد؟ اهمیت آنها چه خواهد

بود؟ آیا ممکن است که به رغم نقصانها و عیوب آشکار آنها، کار کرد سازندهای هم در آنها سراغ گرفت؟ با توجه به ناقص بودن پذیرش قانون بین المللی از سوی آنها، خوش بینان ممکن است هم چنان مدعی شوند که حقوق بشر اسلامی به هر حال گام مثبتی رو به جلو است. بالاخره، این طرحها نشان می دهد که حتی مسلمانان محافظه کار نیز متقاعد شده اند که حقوق بشر آنقدر تاثیر گذار است که باید به آنها رسیدگی شود. خوش بینان ممکن است فکر کنند که حتی اگر این طرحها نتوانند به سطح معیارهای بین المللی برسند، نفس طرح و اعلام آنها هم چنان باعث تقویت مشروعیت حقوق بشر در چشم بعضی از مسلمانان از طریق هم عنان دانستن اسلام با حقوق بشر می شود.

یعنی افرادی که تمایل دارند در پی قابلیت مثبت این طرحها باشند، ممکن است پدیده اسلامی سازی حقوق بشر را نشانه مرحلهای موقت و گذرا در روند جذب و برگرفتن اصول حقوق بشر بین المللی ببینند. آنها ممکن است پیشنهاد کنند که بومی سازی قانون حقوق بشر بین المللی مستلزم این است که – حداقل برای بسیاری از مسلمانان محافظه کار – مفاهیم حقوق بشر از مرحله ای عبور کند که در آن حقوق بشر بین المللی شرحه شود و برای سازگاری با ارزشهای محافظه کارانه از نو تنظیم شود. مزیت این صورت بندی های موقت حقوق بشر می تواند این باشد که حقوق بشر که به طور تدریجی و مشروط معرفی می شود، می تواند از کشمکش های افراطی با موازین آشنای اسلامی جان به در ببرد.

اگر به ماجرا از این منظر نگاه کنیم، بعضی از ابهام آفرینی هایی که به طور معمول در این طرح ها دیده می شود، می تواند به مثابه تسهیل پذیرش حقوق بشر از طریق اجتناب از موارد خاصی تلقی شود که ممکن است واجد تعارض درونی با حقوق بشر باشند. یعنی، می توان تاکتیکهای گریزپا و صورت بندی های آگاهانه مبهمی را که در این طرحها به وفور دیده می شوند، در پرهیز از گسستی زودرس از میراث احکام شریعت پیشامدرن مفید دانست در حالی که چنین گسستی می تواند مورد بهره برداری مخالفان سر سخت حقوق بشر قرار بگیرد. می توان امیدوار بود که ویژگی های اسلامی ضمیمه شده به مفاهیم وارداتی حقوق بشر در نهایت وقتی که تحولات بعدی فضا را برای برگرفتن موازین بین المللی فراهم کرد، کنار گذاشته شوند.

از سوی دیگر می توان ارزیابی بدبینانه تری داشت که به نظر بی ربط نمی رسد با توجه به این که طرحهای حقوق بشر اسلامی مورد حمایت دولتهای ضد دموکراتیک، ایدئولو گهایی با فلسفه های مخالف با حقوق بشر، و نهادها و سازمان هایی بوده است که متمسک به سیاست هایی مخالف با حقوق بشر بوده اند. در جایی که کل هدف این

💠 ۲۹۲

تلاشها ریشه کن کردن قانون حقوق بشر بینالمللی و جایگزین کردن آن با نسخه آشکارا فرودست تری از حقوق بشر باشد و این کار با بهرهبر داری از اعتبار و آبروی اسلام مشروعیت ییدا کند، پیامد و نتیجه آن برای آینده تحقق حقوق بشر لابد مضر است. به سختی می توان دریافت که چطور طرحهای حقوق بشر اسلامی که همگی برای تضعیف حقوق بشر فراهم شده در قانون بین المللی طراحی شدهاند، می توانند در درازمدت تاثیر مثبتی داشته باشند. از آنجا که فشارها برای اسلامی سازی محتملا هم چنان ادامه خواهد داشت، الگوهایی که به دولتها این بهانه را می دهند که ادعا کنند که جواز اسلامی گستردهای برای انکار حقوق مدنی و سیاسی فراهم شده در قانون بين المللي دارند، احتمالا توسط ديگران نيز دنبال خواهد شد كه خود مستلزم به مخاطره انداختن حقوق است. مردم خاورمیانه که نگران پیشبرد حقوق بشر هستند این نکته را درک میکنند. فعالان دموکراسیخواه بهار عربی مرتبا ابراز نگرانی کردهاند که گروههای اسلامی ممکن است بتوانند پس از سرنگونی دیکتاتوریهای قدیم غالب شوند و از بالا گرفتن بخت سیاسی شان برای پیگیری اسلامی سازی بهر مبر داری کنند و این می تواند منجر به گنجاندن برتری احکام اسلام شود در هر قانون اساسی جدیدی که تصویب خواهد شد. فعالان دمو کراسی خواهی که خواهان قانونهای اساسی ای هستند که حامی آزادی ها باشند و تقویت کننده حفاظت از حقوق بشر، در چشمانداز قانون های اساسی جدیدی که در آنها به اسلام اولویت داده می شود، تنها خطر می بینند. آنها حق دارند که با به یاد آوردن آنچه که بر سر پیشنویس اولیه و لیبرال قانون اساسی بعد از انقلاب ایران رفت که در آن روحانیون توانستند پیشنویس را بازنویسی کنند و برتری احکام اسلام را در آن بگنجانند، و با دیدن عواقب و پیامدهای اسلامی سازی برای حقوق بشر ایرانیها، بیمناک باشند.

موازین اسلامی وقتی که در متن قانون گنجانده شوند و حفاظت از حقوق را محدود کنند، مانعی برای پیشبرد حقوق بشر می شوند. مثلا با گنجاندن محدودیت هایی برای حقوق بشر در متن قانون اساسی سال ۱۳۵۸ ایران، چیز هایی که قبلا موانعی غیر رسمی برای تحقق حفاظت های حقوق بشر بین المللی بودند، جایگاه اصول رسمی قانون اساسی را پیدا کردند و محدودیت های اسلامی را برای حقوق بشر تایید کردند چنان که در نظر شورای نگهبان دیده می شود که تلاش برای تصویب کنوانسیون زنان را بر این مبنا رد کرده است که انجام این کار ناقض احکام اسلام و مغایر با قانون اساسی است.

ارتباط میان اسلام و حقوق بشر دهها سال است که دستخوش تنشهای مزمن بوده است. همه چیز حکایت از این دارد که فاصله بسیاری داریم تا دیدن آخرین فصل از

تلاشهای مسلمانان برای به توافق رسیدن بر سر رابطه بهینه این دو عامل حیاتی در زندگی سیاسی خاورمیانه امروز. پس از خیزشهای مردمی و اعتراضهای تودهای بهار عربی، که هم تجلی عطش فراوان برای دمو کراتیزاسیون بود و هم نشاندهنده این تمایل از سوی بسیاری که فرض می کردند که اسلام گرایان بهترین چشمانداز را برای زمامداری ارائه می کنند، می توان پیش بینی کرد که بحثها درباره اسلام و حقوق بشر شدت پیدا خواهد کرد. در تونس، در دسامبر سال ۲۰۱۱، دیدیم که «منصف مرزوقی»، فعال برجسته حقوق بشر به رياست جمهوري رسيد و «حمادي الجبالي»، رهبر حزب اسلام گراي «النهضة»، به نخست وزیری رسید. این که این دو چطور دیدگاههایشان را حل و فصل خواهند کرد که کشوری که فصل تازهای از دمو کراتیزاسیون را آغاز کرده است چه مسیری را باید در پیش بگیرد، خود یکی از آزمونهای بسیاری است برای رسیدن به توازن حقوق. و در یمن، شخص «تو کل کرمان»، فعال یو پای دمو کراسی خواهی که تلاش اش برای حقوق زنان سهمی از جایزه صلح نوبل ۲۰۱۱ را برای او به همراه آورد، زنی است که یبوندهای اسلامی دارد ولی مخالف تفسیرهایی از اسلام است که نقش زنان را محدود می کند. پیداست که کرمان می کوشد که عقاید اسلامی اش را با مبارزه ای بیامیزد که اطمینان حاصل می کند که یایان دیکتاتوری راه را برای مشارکت کامل زنان در جامعه و سیاست می گشاید و هیچ تعارض لازمی میان اسلام و حقوق بشر نمی بیند. پس از بهار عربی، مبارزه او تنها یکی از نمونههای بسیار مبارزاتی خواهد بود برای انتشار این دیدگاه که اسلام مدافع آرمانهای حقوق بشری است و این مبارزهای دشوار است که پیامدهایی مهم برای آینده خواهد داشت.

## شميهه الف

## فرازهایی از قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، مصوب دوم آبان ۱۳۵۸

بسم الله الرحمن الرحيم لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ

### مقدمه

قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران مبین نهادهای فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و اقتصادی جامعه ایران بر اساس اصول و ضوابط اسلامی است که انعکاس خواست قلبی امت اسلامی است.

## شیوه حکومت در اسلام

حکومت از دیدگاه اسلام، برخاسته از موضع طبقاتی و سلطه گری فردی یا گروهی نیست بلکه تبلور آرمان سیاسی ملتی هم کیش و هم فکر است که به خود سازمان می دهد تا در روند تحول فکری و عقیدتی راه خود را به سوی هدف نهایی (حرکت به سوی الله) بگشاید. ملت ما که در جریان تکامل انقلابی خود از غبارها و زنگارهای طاغوتی زدوده شد و از آمیزههای فکری بیگانه خود را پاک نمود و به مواضع فکری و جهان بینی اصیل

💠 ۲۹۶ اسلام و حقوق بشر

اسلامی بازگشت اکنون بر آن است که با موازین اسلامی جامعه نمونه (اسوه) خود را بنا کند. بر چنین پایهای، رسالت قانون اساسی این است که زمینه های اعتقادی نهضت را عینیت بخشد و شرایطی را به وجود آورد که در آن انسان با ارزش های والا و جهان شمول اسلامی پرورش یابد.

در ایجاد نهادها و بنیادهای سیاسی که خود پایه تشکیل جامعه است بر اساس تلقی مکتبی، صالحان عهدهدار حکومت و اداره مملکت می گردند. (ان الارض یرثها عبادی الصالحون) و قانون گذاری که مبین ضابطههای مدیریت اجتماعی است بر مدار قرآن و سنت، جریان می یابد. بنابراین نظارت دقیق و جدی از ناحیه اسلام شناسان معادل و پرهیز گار و متعهد (فقای عادل) امری محتوم و ضروری است.

## زن در قانون اساسی

در ایجاد بنیادهای اجتماعی اسلامی، نیروهای انسانی که تاکنون در خدمت استثمار همهجانبه خارجی بودند، هویت اصلی و حقوق انسانی خود را باز می یابند و در این بازیابی طبیعی است که زنان به دلیل ستم بیشتری که تاکنون از نظام طاغوتی متحمل شده اند، استیفای حقوق آنان بیشتر خواهد بود.

خانواده واحد بنیادین جامعه و کانون اصلی رشد و تعالی انسان است و توافق عقیدتی و آرمانی در تشکیل خانواده که زمینه ساز اصلی حرکت تکاملی و رشد یابنده انسان است، اصل اساسی بوده و فراهم کردن امکانات جهت نیل به این مقصود از وظایف حکومت اسلامی است. زن در چنین برداشتی از واحد خانواده، از حالت (شیء بودن) و یا (ابزار کار بودن) در خدمت اشاعه مصرفزدگی و استثمار، خارج شده و ضمن بازیافتن وظیفه خطیر و پر ارج مادری در پرورش انسانهای مکتبی پیشآهنگ خود همرزم مردان در میدانهای فعال حیات است و در نتیجه پذیرای مسئولیتی خطیر تر و در دیدگاه اسلامی برخوردار از ارزش و کرامتی والاتر خواهد بود.

## ارتش مكتبي

در تشکیل و تجهیز نیروهای دفاعی کشور توجه بر آن است که ایمان و مکتب، اساس و ضابطه باشد، بدین جهت ارتش جمهوری اسلامی و سپاه پاسداران انقلاب در انطباق با هدف فوق شکل داده میشوند و نه تنها حفظ و حراست از مرزها بلکه با رسالت مکتبی یعنی جهاد در راه خدا و مبارزه در راه گسترش حاکمیت قانون خدا در جهان را نیز

عهدهدار خواهند بود (و اعدوا لهم مااستطعتم من قوهٔ و من رباط الخيل ترهبون به عدوالله وعدوكم و آخرين من دونهم).

## اصول کلی

## اصل اول:

حکومت ایران جمهوری اسلامی است که ملت ایران، بر اساس اعتقاد دیرینهاش به حکومت حق و عدل قرآن، در پی انقلاب اسلامی پیروزمند خود به رهبری مرجع عالیقدر تقلید آیت الله العظمی امام خمینی، در همه پرسی دهم و یازدهم فروردین ماه یک هزار و سیصد و پنجاه و هشت هجری شمسی برابر با اول و دوم جمادی الاولی سال یک هزار و سیصد و نود و نه هجری قمری با اکثریت ۹۸ و دو دهم درصدی کلیه کسانی که حق رای داشتند، به آن رای مثبت داد.

## اصل دوم:

جمهوری اسلامی، نظامی است بر پایه ایمان به:

- خدای یکتا ( لااله الا الله ) و اختصاص حاکمیت و تشریع به او و لزوم تسلیم در برابر امر او.
  - ٢. وحى الهي و نقش بنيادي آن در بيان قوانين.
  - ۳. معاد و نقش سازنده آن در سیر تکاملی انسان به سوی خدا.
    - ۴. عدل خدا در خلقت و تشریع.
  - ۵. امامت و رهبری مستمر و نقش اساسی آن در تداوم انقلاب اسلام.
- 9. کرامت و ارزش والای انسان و آزادی توام با مسئولیت او در برابر خدا، که از راه: الف اجتهاد مستمر فقهای جامعالشرایط بر اساس کتاب و سنت معصومین سلامالله علیهم اجمعین، ب استفاده از علوم و فنون و تجارب پیشرفته بشری و تلاش در پیشبرد آنها، = نفی هر گونه ستمگری و ستم کشی و سلطه گری و سلطه پذیری، قسط و عدل و استقلال سیاسی و اقتصادی و اجتماعی و فرهنگی و همبستگی ملی را تأمین می کند.

## اصل سوم:

💠 ۲۹۸

دولت جمهوری اسلامی ایران موظف است برای نیل به اهداف مذکور در اصل دوم، همه امکانات خود را برای امور زیر به کار برد:

- ۱ ایجاد محیط مساعد برای رشد فضایل اخلاقی بر اساس ایمان و تقوی و مبارزه با
   کلیه مظاهر فساد و تباهی.
- ۲ بالا بردن سطح آگاهی های عمومی در همه زمینه ها با استفاده صحیح از مطبوعات
   و رسانه های گروهی و وسایل دیگر.
- ۳ آموزش و پرورش و تربیتبدنی رایگان برای همه در تمام سطوح، و تسهیل و تعمیم آموزش عالی.
- ۴ تقویت روح بررسی و تتبع و ابتكار در تمام زمینههای علمی، فنی، فرهنگی و اسلامی از طریق تأسیس مراكز تحقیق و تشویق محققان.
  - ۵- طرد کامل استعمار و جلوگیری از نفوذ اجانب.
  - ۶ محو هر گونه استبداد و خود كامگي و انحصار طلبي.
  - ۷ تأمین آزادیهای سیاسی و اجتماعی در حدود قانون.
- ۸ مشارکت عامه مردم در تعیین سرنوشت سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی خویش.
- ۹ رفع تبعیضات ناروا و ایجاد امکانات عادلانه برای همه، در تمام زمینههای مادی
   و معنوی.
  - ۱۰ ایجاد نظام اداری صحیح و حذف تشکیلات غیر ضرور.
- ۱۱ تقویت کامل بنیه دفاع ملی از طریق آموزش نظامی عمومی برای حفظ استقلال و تمامیت ارضی و نظام اسلامی کشور.
- ۱۲ پیریزی اقتصادی صحیح و عادلانه بر طبق ضوابط اسلامی جهت ایجاد رفاه و رفع فقر و برطرف ساختن هر نوع محرومیت در زمینه های تغذیه و مسکن و کار و بهداشت و تعمیم بیمه.
- ۱۳ تأمین خودکفایی در علوم و فنون و صنعت و کشاورزی و امور نظامی و مانند اینها.
- ۱۴ تأمین حقوق همه جانبه افراد از زن و مرد و ایجاد امنیت قضایی عادلانه برای همه و تساوی عموم در برابر قانون.
  - ۱۵ توسعه و تحکیم برادری اسلامی و تعاون عمومی بین همه مردم.
- ۱۶ تنظیم سیاست خارجی کشور بر اساس معیارهای اسلام، تعهد برادرانه نسبت به همه مسلمانان و حمایت بی دریغ از مستضعفان جهان.

## اصل چهارم:

کلیه قوانین و مقررات مدنی، جزایی، مالی، اقتصادی، اداری، فرهنگی، نظامی، سیاسی و غیر اینها باید بر اساس موازین اسلامی باشد. این اصل بر اطلاق یا عموم همه اصول قانون اساسی و قوانین و مقررات دیگر حاکم است و تشخیص این امر بر عهده فقهای شورای نگهبان است.

## اصل پنجم:

در زمان غیب حضرت ولی عصر (عجل الله تعالی فرجه) در جمهوری اسلامی ایران ولایت امر و امامت امت بر عهده فقیه عادل و با تقوی، آگاه به زمان، شجاع، مدیر و مدبر است که طبق اصل یکصد و هفتم عهده دار آن می گردد.

## اصل ششم:

در جمهوری اسلامی ایران امور کشور باید به اتکاء آراء عمومی اداره شود از راه انتخابات: انتخاب رئیسجمهور، نمایندگان مجلس شورای اسلامی، اعضاء شوراها و نظایر اینها، یا از راه همه پرسی در مواردی که در اصول دیگر این قانون معین می گردد.

## اصل هشتم:

در جمهوری اسلامی ایران دعوت به خیر، امر به معروف و نهی از منکر وظیفهای است همگانی و متقابل بر عهده مردم نسبت به یکدیگر، دولت نسبت به مردم و مردم نسبت به دولت. شرایط و حدود و کیفیت آن را قانون معین می کند. «والمؤمنون و المؤمنات بعضهم اولیاء بعض یأمرون بالمعروف و ینهون عن المنکر.»

## اصل نهم:

در جمهوری اسلامی ایران آزادی و استقلال و وحدت و تمامیت اراضی کشور از یکدیگر تفکیکناپذیرند و حفظ آنها وظیفه دولت و آحاد ملت است. هیچ فرد یا گروه یا مقامی حق ندارد به نام استفاده از آزادی، به استقلال سیاسی، فرهنگی، اقتصادی، نظامی و تمامیت ارضی ایران کمترین خدشهای وارد کند و هیچ مقامی حق ندارد به نام حفظ استقلال و تمامیت ارضی کشور آزادیهای مشروع را، هر چند با وضع قوانین و مقررات، سلب کند. اصل دهم:

🚓 ۳۰۰ اسلام و حقوق بشر

از آنجا که خانواده واحد بنیادی جامعه اسلامی است، همه قوانین و مقررات و برنامهریزیهای مربوط باید در جهت آسان کردن تشکیل خانواده، پاسداری از قداست آن و استواری روابط خانوادگی بر پایه حقوق و اخلاق اسلامی باشد.

## اصل دوازدهم:

دین رسمی ایران، اسلام و مذهب جعفری اثنی عشری است و این اصل الی الابد غیر قابل تغییر است و مذاهب دیگر اسلامی اعم از حنفی، شافعی، مالکی، حنبلی و زیدی دارای احترام کامل هستند و پیروان این مذاهب در انجام مراسم مذهبی، طبق فقه خودشان آزادند و در تعلیم و تربیت دینی و احوال شخصیه (از دواج، طلاق، ارث و وصیت) و دعاوی مربوط به آن در دادگاهها رسمیت دارند و در هر منطقه ای که پیروان هر یک از این مذاهب اکثریت داشته باشند، مقررات محلی در حدود اختیارات شوراها بر طبق آن مذهب خواهد بود، با حفظ حقوق پیروان سایر مذاهب.

## اصل سيزدهم:

ایرانیان زرتشتی، کلیمی و مسیحی تنها اقلیتهای دینی شناخته میشوند که در حدود قانون در انجام مراسم دینی خود آزادند و در احوال شخصیه و تعلیمات دینی بر طبق آیین خود عمل میکنند.

### اصل چهاردهم:

به حكم آيه شريفه «لاينهاكم الله عن الدين لم يقاتلوكم في الدين و لم يخرجوكم من دياركم ان تبروهم و تقسطوا اليهم ان الله يحب المقسطين» دولت جمهوري اسلامي ايران و مسلمانان موظف اند نسبت به افراد غير مسلمان با اخلاق حسنه و قسط و عدل اسلامي عمل نمايند و حقوق انساني آنان را رعايت كنند. اين اصل در حق كساني اعتبار دارد كه بر ضد اسلام و جمهوري اسلامي ايران توطئه و اقدام نكنند.

## حقوق ملت

## اصل نوزدهم:

مردم ایران از هر قوم و قبیله که باشند از حقوق مساوی برخوردارند و رنگ، نژاد، زبان و مانند اینها سبب امتیاز نخواهد بود.

## اصل بيستم:

همه افراد ملت اعم از زن و مرد یکسان در حمایت قانون قرار دارند و از همه حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی با رعایت موازین اسلام برخوردارند.

## اصل بیست و یکم:

دولت موظف است حقوق زن را در تمام جهات با رعایت موازین اسلامی تضمین نماید و امور زیر را انجام دهد:

۱ – ایجاد زمینه های مساعد برای رشد شخصیت زن و احیاء حقوق مادی و معنوی او.
 ۲ – حمایت مادران، به خصوص در دوران بارداری و حضانت فرزند، و حمایت از کودکان بی سرپرست.

۳-ایجاد دادگاه صالح برای حفظ کیان و بقای خانواده.

۴- ایجاد بیمه خاص بیوه گان و زنان سالخورده و بی سرپرست.

۵-اعطای قیمومت فرزندان به مادران شایسته در جهت غبطه آنها در صورت نبودن ولی شرعی.

## اصل بيست و دوم:

حیثیت، جان، مال، حقوق، مسکن و شغل اشخاص از تعرض مصون است مگر در مواردی که قانون تجویز کند.

## اصل بيست و سوم:

تفتیش عقاید ممنوع است و هیچکس را نمی توان به صرف داشتن عقیدهای مورد تعرض و مؤاخذه قرار داد.

## اصل بيست و چهارم:

نشریات و مطبوعات در بیان مطالب آزادند مگر آنکه مخل به مبانی اسلام یا حقوق عمومی باشد. تفصیل آن را قانون معین میکند.

## اصل بيست و پنجم:

بازرسی و نرساندن نامه ها، ضبط و فاش کردن مکالمات تلفنی، افشای مخابرات تلگرافی و تلکس، سانسور، عدم مخابره و نرساندن آنها، استراق سمع و هر گونه تجسس ممنوع است مگر به حکم قانون.

🏞 ۳۰۲

## اصل بیست و ششم:

احزاب، جمعیتها، انجمنهای سیاسی و صنفی و انجمنهای اسلامی یا اقلیتهای دینی شناخته شده آزادند، مشروط به این که اصول استقلال، آزادی، وحدت ملی، موازین اسلامی و اساس جمهور اسلامی را نقض نکنند. هیچ کس را نمی توان از شرکت در آنها منع کرد یا به شرکت در یکی از آنها مجبور ساخت.

## اصل بيست و هفتم:

تشکیل اجتماعات و راهپیماییها بدون حمل سلاح، به شرط آن که مخل به مبانی اسلام نباشد آزاد است.

## اصل بیست و هشتم:

هر کس حق دارد شغلی را که بدان مایل است و مخالف اسلام و مصالح عمومی و حقوق دیگران نیست برگزیند. دولت موظف است با رعایت نیاز جامعه به مشاغل گوناگون، برای همه افراد امکان اشتغال به کار و شرایط مساوی را برای احراز مشاغل ایجاد نماید.

## اصل سی و دوم:

هیچکس را نمی توان دستگیر کرد مگر به حکم و ترتیبی که قانون معین می کند. در صورت بازداشت، موضوع اتهام باید با ذکر دلایل بلافاصله کتباً به متهم ابلاغ و تفهیم شود و حداکثر ظرف مدت بیست و چهار ساعت پرونده مقدماتی به مراجع صالحه قضایی ارسال و مقدمات محاکمه، در اسرع وقت فراهم گردد. متخلف از این اصل طبق قانون مجازات می شود.

## اصل سی و هفتم:

اصل، برائت است و هیچکس از نظر قانون مجرم شناخته نمی شود، مگر این که جرم او در دادگاه صالح ثابت گردد.

### اصل سى و هشتم:

هر گونه شکنجه برای گرفتن اقرار و یا کسب اطلاع ممنوع است. اجبار شخص به شهادت، اقرار یا سوگندی فاقد ارزش و شهادت، اقرار یا سوگندی فاقد ارزش و

اعتبار است. متخلف از این اصل طبق قانون مجازات می شود.

### اصل سي و نهم:

هتک حرمت و حیثیت کسی که به حکم قانون دستگیر، بازداشت، زندانی یا تبعید شده، به هر صورت که باشد ممنوع و موجب مجازات است.

## اصل چهلم:

هیچکس نمی تواند اعمال حق خویش را وسیله اضرار به غیر یا تجاوز به منافع عمومی قرار دهد.

## حق حاکمیت ملت و قوای ناشی از آن

## اصل پنجاه و ششم:

حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست و هم او، انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچکس نمی تواند این حق الهی را از انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق خداداد را از طرقی که در اصول بعد می آید اعمال می کند.

## مجلس شورای اسلامی

## اصل هفتاد و دوم:

مجلس شورای اسلامی نمی تواند قوانینی وضع کند که با اصول و احکام مذهب رسمی کشور یا قانون اساسی مغایرت داشته باشد. تشخیص این امر به ترتیبی که در اصل نود و ششم آمده بر عهده شورای نگهبان است.

## اصل نود و یکم:

به منظور پاسداری از احکام اسلام و قانون اساسی از نظر عدم مغایرت مصوبات مجلس شورای اسلامی با آنها، شورایی به نام شورای نگهبان با ترکیب زیر تشکیل می شود.

۱- شش نفر از فقهای عادل و آگاه به مقتضیات زمان و مسائل روز. انتخاب این عده
 با مقام رهبری است.

۲-شش نفر حقوقدان، در رشته های مختلف حقوقی، از میان حقوقدانان مسلمانی که

🏞 ۳۰۴

به وسیله رئیس قوه قضائیه به مجلس شورای اسلامی معرفی می شوند و با رأی مجلس انتخاب می گردند.

## رهبر یا شورای رهبری اصل یکصد و هفتم:

پس از مرجع عالیقدر تقلید و رهبر کبیر انقلاب جهانی اسلام و بنیان گذار جمهوری اسلامی ایران حضرت آیتالله العظمی امام خمینی «قدس سره الشریف» که از طرف اکثریت قاطع مردم به مرجعیت و رهبری شناخته و پذیرفته شدند، تعیین رهبر به عهده خبرگان منتخب مردم است. خبرگان رهبری درباره همه فقها واجد شرایط مذکور در اصول پنجم و یکصد و نهم بررسی و مشورت می کنند؛ هر گاه یکی از آنان را اعلم به احکام و موضوعات فقهی یا مسائل سیاسی و اجتماعی یا دارای مقبولیت عامه یا واجد برجستگی خاص در یکی از صفات مذکور در اصل یکصد و نهم تشخیص دهند او را به رهبری انتخاب می کنند و در غیر این صورت یکی از آنان را به عنوان رهبر انتخاب و معرفی می نمایند. رهبر منتخب خبرگان، ولایت امر و همه مسئولیتهای ناشی از آن را بر عهده خواهد داشت. رهبر در برابر قوانین با سایر افراد کشور مساوی است.

## اصل یکصد و دوازدهم:

مجمع تشخیص مصلحت نظام برای تشخیص مصلحت در مواردی که مصوبه مجلس شورای اسلامی را شورای نگهبان خلاف موازین شرع و یا قانون اساسی بداند و مجلس با در نظر گرفتن مصلحت نظام نظر شورای نگهبان را تأمین نکند و مشاوره در اموری که رهبری به آنان ارجاع می دهد و سایر وظایفی که در این قانون ذکر شده است به دستور رهبری تشکیل می شود. اعضاء ثابت و متغیر این مجمع را مقام رهبری تعیین می نماید. مقررات مربوط به مجمع توسط خود اعضا تهیه و تصویب و به تأیید مقام رهبری خواهد رسید.

## ریاست جمهوری

## اصل یکصد و پانزدهم:

رئیس جمهور باید از میان رجال مذهبی و سیاسی که واجد شرایط زیر باشند انتخاب گردد: ایرانیالاصل، تابع ایران، مدیر و مدبر، دارای حسن سابقه و امانت و تقوی، مومن و معتقد به مبانی جمهوری اسلامی ایران و مذهب رسمی کشور.

# ارتش و سپاه پاسداران انقلاب اسلامی اصل یکصد و چهل وچهارم:

ارتش جمهوری اسلامی ایران باید ارتشی اسلامی باشد که ارتشی مکتبی و مردمی است و باید افرادی شایسته را به خدمت بپذیرد که به اهداف انقلاب اسلامی مومن و در راه تحقق آن فداکار باشند.

## ۺڛ؈ٵ

## اعلامیه قاهره درباره حقوق بشر در اسلام

كشورهاى عضو سازمان كنفرانس اسلامي،

ضمن این که بار دیگر نقش تمدنساز و تاریخی امت اسلامی را که خداوند بهترین امتی ساخته که به نوع بشر تمدنی جهانشمول و متوازن داده است که در آن میان زندگی این دنیا و آخرت توازن برقرار است و دانش با دین آمیخته است، تأیید می کنند؛ و نقشی را که این امت باید در هدایت بشریت که در میان گرایشها و ایدئولوژیهای رقابت گر سردر گم شدهاند ایفا کند و راه حلهایی را برای مشکلات مزمن این تمدن مادی گرا ارائه کند، تأیید می کنند؛

مایل هستند که سهمی در تلاشهای بشریت برای مطالبه حقوق بشر، برای حفاظت از انسانها در برابر بهره کشی و تعقیب و آزار، و تأکید بر آزادی و حق او برای داشتن حیاتی با کرامت در راستای شریعت اسلامی، ایفا کنند؛

با اعتقاد به این که نوع بشر که به مدارجی پیشرفته از علم مادی دست یافته است هنوز سخت نیازمند دین برای پشتیبانی از تمدناش است و باقی خواهد ماند و محتاج نیرویی

۱. مجمع عمومی سازمان ملل. A/CONF.157/PC/62/Add.18. ارائه شده به کنفرانس جهانی حقوق بشر. کمیته مقدماتی. جلسه چهارم. ژنو، ۱۹ آوریل – ۷ می ۱۹۹۳. بند ۵ دستور کار مقدماتی. منضم به قطع نامه ی 49/19-P.

🏞 ۳۰۸

برانگیزاننده است که از حقوقاش حراست کند؛

با باور به این که حقوق بنیادین و آزادی های اساسی در اسلام جزئی از دین مسلمانان است و هیچ کس از بنیاد حق ندارد که آنها را یکسره یا به طور جزئی به تعلیق در آورده، آنها را نقض کرده یا به آنها بی اعتنایی کند تا جایی که این ها احکام الهی تکلیف آوری هستند که در وحی الهی آمده اند که خداوند از طریق آخرین پیامبرش برای تکمیل پیامهای الهی پیشین نازل کرده است و از این طریق رعایت آنها را به منزله عبادت می داند و بی اعتنایی به آنها یا نقض آنها را امری منکر در دین می شمارد و لذا هر انسانی منفردا - و امت اسلامی به طور جمعی - مسئول تضمین آن است؛

عطف به اصول فوق الذكر، مواد زير را اعلام مي دارد:

#### ماده ۱:

الف. همه انسانها خانوادهای واحد را تشکیل میدهند که اعضای شدر عبودیت خداوند و نسب بردن از آدم مشتر کاند. همه آدمیان از حیث کرامت انسانی و تکلیف و مسئولیتهایشان بدون هیچ تبعیضی بر اساس نژاد، رنگ، زبان، جنسیت، عقیده دینی، گرایش سیاسی، منزلت اجتماعی یا سایر ملاحظات، برابر هستند. عقیده ی صحیح ضمانت تقویت این کرامت در کنار طریق تکامل انسان است.

ب. همه آدمیان رعیت خداوند هستند و محبوب ترین آنها نزد خداوند کسی است که برای سایر رعایای خداوند مفید تر باشد و هیچ کس بر دیگری بر تری و امتیازی ندارد مگر به تقوا و عمل صالح.

## مادهی ۲:

الف. زندگی موهبتی است الهی و حق حیات برای هر انسانی تضمین شده است. این وظیفه افراد، جوامع و دولتهاست که مانع از تعرض به این حق شوند و ستاندن جان ممنوع است مگر به مقتضای شرع.

ب. توسل به شیوههایی که ممکن است منجر به از میان بردن نسل آدمیان شود، حرام است.

ج. حفظ استمرار حیات آدمی در دورهای که مشیت الهی به آن تعلق گرفته است، وظیفهای واجب در شرع است.

د. سلامت تن آدمی حقی است ضمانت شده. این وظیفه دولت است که آن را تأمین کند و نقض این حق بدون جواز شرعی مجاز نیست.

#### ماده ۳:

الف. در مواقع استفاده از زور و در موارد در گیری های مسلحانه، قتل افرادی که در جنگ مشارکتی ندارند مانند سالخوردگان، زنان و کودکان مجاز نیست. مجروحان و بیماران حق بر خورداری از مداوای پزشکی دارند؛ و اسرای جنگی حق اطعام، پناهگاه و لباس دارند. مثله کردن جنازه ممنوع است. تبادل اسرای جنگی وظیفه است و تمهید ملاقات خانواده هایی که تحت شرایط جنگی از هم دور افتاده اند وظیفه است. ب. قطع در ختان، آسیب زدن به مزارع و بهائم، نابود کردن ساختمان ها و تأسیسات غیرنظامی دشمن از طریق توپ، انفجار یا طرق دیگر ممنوع است.

### مادهی ۴:

هر انسانی حق برخورداری از حرمت و نام نیک و آبروی خود در طول حیات و پس از مرگ را دارد. دولت و جامعه از جنازه او و مدفن اش حفاظت خواهد کرد.

### ماده ۵:

الف. خانواده بنیان جامعه است و ازدواج اساس تکوین آن. مرد و زن حق ازدواج کردن دارند و هیچ تبعیضی برخاسته از نژاد، رنگ یا ملیت نباید مانع از برخورداری آنها از این حق شود.

ب. جامعه و دولت همه موانع ازدواج را باید از میان بردارند و مراحل ازدواج را تسهیل کنند و حفظ خانواده و رفاه آن را ضمانت کنند.

### ماده ع:

الف. زن با مرد در کرامت انسانی مساوی است و از حقوقی برخوردار است در کنار تکالیفی که دارد؛ زن شخصیتی مدنی و استقلال مالی دارد و حق حفظ نام و نسب خود را دارد. شوهر مسئول حمایت و رفاه خانواده است.

#### ماده ۷:

الف. از لحظه تولد، هر كودكي حقوقي بر گردن والدين، جامعه و دولت دارد كه

🏞 ۳۱۰

شامل پرستاری مناسب، تحصیل و مراقبت مادی، بهداشتی و اخلاقی است. هم جنین و هم مادر باید حفظ شوند و از مراقبت ویژه برخوردار شوند.

ب. والدین و کسانی که مسئولیتی از این قبیل دارند حق انتخاب نوع تحصیلی را که برای فرزندشان میخواهند دارند به شرط این که منفعت و آینده کودکان را بر حسب ارزشهای اخلاقی و اصول شریعت در نظر داشته باشند.

ج. والدین هر دو حقوقی بر گردن فرزندانشان دارند و بستگان حقوقی بر گردن خویشاوندان بر حسب احکام شریعت دارند.

### ماده ۸:

هر انسانی حق برخورداری از اهلیت شرعی خود از حیث تکالیف و التزامات خود دارد و اگر این اهلیت را از دست بدهد یا اهلیت او نقصان پیدا کند، حق داشتن قیم را دارد.

#### ماده ۹:

الف. طلب علم فریضه است و ارائه دانش وظیفه جامعه و دولت است. دولت باید راهها و وسایل کسب علم را تأمین کند و تنوع آموزشی را بنا به مصلحت جامعه تأمین کند تا آدمی را قادر کند به آشنا شدن با دین اسلام و واقعیتهای جهان برای خیر بشریت. ب. هر انسانی حق برخورداری از آموزش دینی و دنیوی از نهادهای مختلف آموزشی و راهنمایی گرفتن از خانواده، مدرسه، دانشگاه، رسانهها و غیره را دارد، به شکلی منسجم و متوازن که به پرورش شخصیت او، تقویت ایمان او به خداوند و تقویت احترام او به حقوق و تکالیف و دفع از آنها کمک کند.

### ماده ۱۰:

اسلام دینی فطری است. هر نوع اکراه آدمی یا بهرهبرداری از فقر یا جهل او برای گرداندن دین او به دینی دیگر یا به الحاد ممنوع است.

### ماده ۱۱:

الف. انسان آزاد آفریده شده است و هیچ کس حق به بردگی گرفتن، تحقیر، ستم کردن بر او یا بهره کشی از او را ندارد و هیچ بندگی و عبودیتی جز در برابر خدا

نمي تواند وجود داشته باشد.

ب. استعمار از هر نوعی یکی از شنیع ترین اشکال بردگی و به شدت حرام است. کسانی که گرفتار استعمار هستند حق کامل آزادی و تعیین سرنوشت خود را دارند. وظیفه همه دولتها و همه مردم است که از مبارزه مردم تحت استعمار برای از میان برداشتن همه انواع استعمار و اشغال، حمایت کنند و همه دولتها و همه مردم حق حفظ هویت مستقل خود و اعمال سلطه خود بر ثروت و منابع طبیعی شان را دارند.

#### ماده ۱۲:

هر انسانی، در چارچوب شرع، حق آزادی نقل مکان و انتخاب مکان زندگیاش را دارد چه داخل کشورش باشد و چه خارج از آن و اگر تحت تعقیب و آزار قرار بگیرد حق دارد که از کشوری دیگر تقاضای پناهندگی کند. کشور محل پناهندگی حفاظت او را تأمین خواهد کرد تا به امنیت برسد، مگر این که این پناهندگی برخاسته از عملی باشد که شریعت آن را جرم می داند.

### ماده ۱۳:

کار کردن حقی است که دولت و جامعه برای هر فردی که توانایی کار کردن داشته باشد تضمین کرده است. هر کسی آزاد خواهد بود تا بهترین کاری را که مناسب اوست و در جهت خیر او و جامعه است انتخاب کند. فرد استخدام شده حق امنیت و همه ضمانتهای دیگر اجتماعی را دارد. نه می توان کاری فوق طاقت او به او واگذار کرد و نه باید در معرض اکراه یا بهره برداری یا آسیب دیدن به هر شکلی قرار بگیرد. او حق دارد - بدون هیچ تبعیضی میان مرد و زن - از دستمزد منصفانه برای کارش بدون تأخیر برخوردار شود و هم چنین مرخصی استحقاقی و ترفیعی را که سزاوار آن است داشته باشد. فرد استخدام شده ملزم به تعهد و دقت در کار خود است. اگر فرد استخدام شده و کارفرما در هر زمینهای اختلاف داشته باشند، دولت برای حل و فصل دعوا مداخله خواهد کرد و به شکایت رسیدگی می کند، و بر حقوق تأکید می کند و عدالت را بدون جانبداری اجرا می کند.

### ماده ۱۴:

هر کسی حق کسب مشروع را بدون احتکار، غش، اضرار به خود یا دیگری دارد. ربا

🖈 ۳۱۲ اسلام و حقوق بشر

### ممنوع مؤكد است.

### ماده ۱۵:

الف. هر کسی حق تملک از طرق مشروع را دارد و حق برخورداری از مالکیت بدون ضرر به خود یا دیگران یا جامعه به طور کلی را دارد. سلب مالکیت مجاز نیست مگر به ضرورت منافع عامه و در ازای پرداخت فوری و منصفانه خسارت.

ب. مصادره اموال ممنوع است مگر به مقتضای شرع.

### ماده ۱۶:

هر کس حق برخورداری از ثمره تولید علمی، ادبی، هنری یا فنی خود را دارد و حق حفظ عواید معنوی و مادی ناشی از آن را دارد به شرط آن که این تولید منافات با احکام شرعی نداشته باشد.

### ماده ۱۷:

الف. هر کسی حق دارد که در محیطی پاکیزه و به دور از مفاسد و آلودگیهای اخلاقی زندگی کند و در محیطی که مقوم پرورش فردی او باشد و این وظیفه دولت و جامعه به طور کلی است که این حق را تأمین کند.

ب. هر کسی حق برخورداری از مراقبت پزشکی و اجتماعی و امکانات عمومیای را که جامعه و دولت در محدوده منابع موجودشان فراهم می کنند دارد.

ج. دولت حق فرد را نسبت به داشتن زندگی مناسب که او را قادر به تحقق تمام ضروریات خود و وعائلهاش کند تأمین خواهد کرد که شامل غذا، لباس، مسکن، آموزش، مراقبت یز شکی و سایر نیازهای اولیه است.

#### ماده ۱۸:

الف. هر کسی حق زندگی در امنیت برای خود، دیناش، وابستگاناش، آبرو و اموالاش را دارد.

ب. هر کسی حق حریم خصوصی در شئون حیاتاش را در خانهاش، در میان خانوادهاش، نسبت به اموالااش و روابطش دارد. تجسس کردن در زندگی فرد مجاز

نیست، شنود کردن او یا لکه دار کردن نام نیک او روا نیست. دولت از فرد در برابر مداخله دلبخواهی حفاظت می کند.

ج. مسکن فرد حریم خصوصی غیر قابل تعدی در همه موارد است. نباید بدون اذن ساکنان یا به شیوهای نامشروع وارد خانهای شد و خانهای را نباید خراب کرد یا تصرف کرد و ساکناناش را اخراج کرد.

### ماده ۱۹:

الف. همه افراد در پیشگاه قانون برابرند بدون هیچ تبعیضی میان حاکم و محکوم. ب. حق توسل به عدالت برای هر فردی تضمین شده است.

ج. دین و بدهی اساسا فردی است.

د. هیچ جرم یا مجازاتی و جود نخواهد داشت مگر آن که شریعت آن را تمهید کرده باشد.

ه. هر متهمی بی گناه است تا زمانی که گناه او در محاکمهای منصفانه ثابت شود و او در آن حق دفاع از خود را پیدا کند.

### ماده ۲۰:

بازداشت فرد یا محدود کردن آزادی او یا تبعید و مجازات او بدون دلیل شرعی، مجاز نیست. قرار دادن فرد در معرض شکنجه بدنی یا روانی یا هر نوع دیگری از تحقیر، ستم یا شکستن کرامت او مجاز نیست. همچنین مجاز نیست که فردی در معرض آزمایش پزشکی یا علمی بدون رضایت خود قرار بگیرد یا سلامتی یا زندگیاش در معرض خطر قرار بگیرد. همچنین برقراری قوانین استثنایی که زمینه سلطه و اختیار تنفیذی را برای این اعمال فراهم کند مجاز نیست.

### ماده ۲۱:

گروگان گرفتن به هر شکلی و به هر قصدی صراحتا ممنوع است.

### ماده ۲۲:

الف. هر فرد حق ابراز آزادنه عقیدهاش را به شکلی که مغایر با احکام شریعت نباشد

🏞 ۳۱۴

دارد.

ب. هر فردی حق دعوت به خیر، امر به معروف و نهی از منکر بر حساب ضوابط شریعت اسلامی را دارد.

ج. اطلاعات ضرورتي حياتي براي جامعه است.

د. برانگیختن نفرت ملی گرایانه یا اعتقادی یا انجام هر کاری که تحریک به هر نوعی از تبعیض نژادی باشد مجاز نیست.

### ماده ۲۳:

الف. ولایت امانت است؛ و استبداد و بهرهبرداری سوء از آن حرام مؤکد است تا حقوق اساسی انسان ضمانت شود.

ب. هر کسی حق مشارکت مستقیم یا غیر مستقیم در اداره امور عامه کشورش را دارد. فرد هم چنین حق تصدی منصب عمومی را بر حسب تمهیدات شریعت دارد.

### ماده ۲۴:

همه حقوق و آزادیهای مقرر در این اعلامیه مقید به احکام شریعت اسلامی است.

#### ماده ۲۵:

شريعت اسلامي مرجع واحد تفسير و توضيح هر يك از مواد اين اعلاميه است.

قاهره، ۱۴ محرم ۱۴۱۱ ه. ق. پنجم آگوست ۱۹۹۰

## ÉMMAD J

## ۲۲/۱۰ مبارزه با توهین به ادیان

A/HRC/10/L.11 ۲۰۰۹ می ۱۲ شورای حقوق بشر جلسه دهم مورد ۱ دستور کار

شورای حقوق بشر،

با تأکید بر عهد همه دولتها تحت منشور سازمان ملل برای ترویج و تشویق احترام جهانی به حقوق بشر و آزادیهای اساسی و رعایت آن، بدون تمایز نژاد، جنسیت، زبان یا دین،

و همچنین با تأکید بر این که همهی حقوق بشر جهانشمول، انفکاکناپذیر، به هم پیوسته و مرتبط با یکدیگر هستند،

و عطف به نتیجه مجمع جهانی سال ۲۰۰۵ که در قطعنامه ۶۰.۱ مورخ ۱۶ سپتامبر ۲۰۰۵ توسط مجمع عمومی اتخاذ شد، که در آن مجمع بر مسئولیتهای همه دولتها در راستای منشور سازمان ملل، نسبت به احترام به حقوق بشر و آزادیهای اساسی همه بدون تمایزی از هر نوعی تأکید کرد و اهمیت احترام به تنوع دینی و فرهنگی در سراسر جهان و احترام به آن را به رسمیت شناخت،

و با به رسمیت شناختن سهم ارزشمند همه ادیان در تمدن مدرن و سهمی که

<sup>1.</sup> http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrcouncil/docs/10session/A.HRC.10.L.11.pdf

💠 ۳۱۶

گفتو گوی میان تمدنها می تواند در بهبود آگاهی و درک ارزشهای مشترک میان همه آدمیان داشته باشد،

با استقبال از عزم اعلامیه هزاره ی سازمان ملل، که در تاریخ هشتم سپتامبر ۲۰۰۰ اتخاذ شد تا اقداماتی را برای حذف اعمال رو به فزونی نژادپرستانه و خارجی هراسانه در بسیاری از جوامع اتخاذ کند و مروج سازگاری و رواداری بیشتر در همه جوامع باشد و به امید اجرای موثر آن در همه سطوح،

و در این زمینه با تأکید بر اهمیت اعلامیه دوربان و برنامه عملی که توسط کنفرانس جهانی علیه نژادپرستی، تبعیض نژادی، خارجی هراسی و عدم تحمل مرتبط با آن، اتخاذ شد که در دوربان در آفریقای جنوبی در سال ۲۰۱۱ بر گزار شده است، با استقبال از پیشرفت حاصل شده در اجرای آنها و با تأکید بر این که اینها بنیانی محکم را برای حذف همه انواع محنتها و تجلیات نژادپرستی، تبعیض نژادی، خارجی هراسی و عدم تحمل مرتبط هستند،

با استقبال از همه برنامههای بین المللی و منطقهای برای پیشبرد سازگاری میان فرهنگی و بین دینی، از جمله ائتلاف تمدنها و گفتو گوی بین المللی درباره همکاری بین الادیانی برای صلح و سازگاری، و تلاشهای ارزشمندشان در ترویج فرهنگی از صلح و گفتو گو در همه سطوح،

و همچنین استقبال از گزارشهای گزارشگر ویژه درباره صورتهای معاصر نژادپرستی، تبعیض نژادی، خارجیهراسی و عدم تحمل مرتبط که به شورا در جلسات چهارم، ششم و نهم آن (NHRC/9/12 و A/HRC/4/19, A/HRC/6/6) تقدیم شده است، که در آن گزارش گر ویژه ماهیت جدی توهین به همه ادیان و نیاز به تکمیل راهبردهای حقوقی را برجسته کرده بود،

ضمن نگرانی عمیق با توجه به موارد عدم تحمل، تبعیض و اعمال خشونت آمیز علیه پیروان بعضی از ادیان که در بعضی نقاط جهان رخ می دهد، علاوه بر تصویر منفی بعضی از ادیان در رسانه ها و وضع و تنفیذ قوانین و راهکارهای اجراییای که مشخصا علیه افرادی با پیشینه قومی و دینی خاص تبعیض روا داشته و آنها را هدف قرار می دهند، به ویژه اقلیتهای مسلمان پس از حادثه یازدهم سپتامبر ۲۰۰۱، که تهدید و مانعی بر سر راه بر خورداری کامل آنها از حقوق بشر و آزادی های بنیادین هستند، با تأکید بر این که توهین به ادیان تعرضی جدی به کرامت انسان است و منجر به محدود کردن آزادی دین متمسکان و تحریک به تنفر و خشونت دینی می شود،

ضمن نگرانی عمیق با توجه به این که توهین به ادیان و تحریک به خشونت دینی به

طور کلی می تواند منجر به ناساز گاری اجتماعی و تعرض به حقوق بشر شود، و بیمناک از بی عملی برخی از دولتها در مبارزه با این گرایش بالنده و روشهای تبعیض آمیز حاصل از آن علیه متمسکان به برخی ادیان و در این بستر، با تأکید بر نیاز به مبارزه موثر با توهین به همه ادیان و تحریک به تنفر دینی به طور کلی و علیه اسلام و مسلمانان به طور خاص،

با اعتقاد به این که احترام به تنوع فرهنگی، قومی، دینی و زبانی و هم چنین گفتو گو بین تمدنها، برای صلح جهانی و تفاهم ضروری هستند، و تجلیات تبعیض فرهنگی و قومی، عدم تحمل دینی و خارجی هراسی مولد تنفر و خشونت در میان مردم و ملتها هستند،

با تأکید بر نقش مهم آموزش در ترویج مدارا، که متضمن پذیرش از سوی عموم مردم و احترام آنها به تنوع است،

با توجه به برنامههای مختلف منطقهای و ملی برای مبارزه با عدم تحمل دینی و نژادی علیه گروهها و جوامع خاص و، در این بستر، با تأکید بر نیاز به اتخاذ یک رهیافت جامع و غیر تبعیض آمیز برای اطمینان حاصل کردن از احترام به همه نژادها و ادیان،

با به یادآوردن قطعنامه ۱۹/۷ مورخ ۲۷ مارس ۲۰۰۸ و قطعنامه مجمع عمومی به شماره ۱۷۱/۶۳ مورخ ۱۸ دسامبر ۲۰۰۸،

۱. مطالعه کمیساریای عالی حقوق بشر سازمان ملل را در خصوص گردآوری قوانین و اجتهادهای موجود درباره توهین و نفرت از ادیان (A/HRC/9/25) و گزارش گزارش گر ویژه اشکال معاصر نژادپرستی، تبعیض نژادی، خارجیهراسی و عدم تحمل مرتبط (NHRC/9/12) که در جلسه نهم شورا تقدیم شده است، در نظر می آورد؛

۲. ابراز نگرانی عمیق می کند از قالبواره سازی منفی و توهین به ادیان و تجلیات عدم تحمل و تبعیض در امور دین یا عقیده که هنوز در جهان آشکار است و منجر به عدم تحمل علیه پیروان این ادیان شده است؛

۳. قویاً به خاطر همه اعمال خشونت روانی و فیزیکی و حمله، و تحریک به آن، علیه افراد بر مبنای دین یا عقیده شان و اعمالی که علیه کسب و کار آنها، اموال شان، مراکز فرهنگی و مکانهای عبادی شان انجام می شود و هم چنین هدف قرار دادن مکانهای مقدس، نمادهای دینی و شخصیتهای محترم همه ادیان، ابراز تأسف می کند؛

۴. ابراز نگرانی عمیق می کند به خاطر موارد جدی و مستمر قالبوارهسازی های تعمدی از ادیان، متمسکان به آنها و اشخاص مقدس در رسانه ها و هم چنین برنامه ها و دستور کارهایی که سازمان ها و گروه های تندرو دنبال می کنند که هدف شان ایجاد و

💠 ۳۱۸

استمرار بخشیدن به قالبوارهسازی ها از ادیان خاص است، به ویژه وقتی که دولت ها آن را روا می دانند؛

۵. با نگرانی عمیق متذکر می شود به تشدید حرکتهای کلی توهین به ادیان و تحریک به تنفر دینی اقلیتهای مسلمان پس از حوادث تراژیک ۱۱ سپتامبر ۲۰۰۱؛

9. این نکته را به رسمیت می شناسد که در بستر مبارزه با تروریسم، توهین به ادیان و تحریک به تنفر دینی به طور کلی تبدیل به عواملی و خیم کننده شدهاند که سهمی در انکار حقوق و آزادی های اساسی اعضای گروه های هدف و انزوای اقتصادی و اجتماعی آن ها دارد؛

۷. در این زمینه ابراز نگرانی عمیق می کند که اسلام مکررا و به ناروا هم عنان تعرض به حقوق بشر و تروریسم قلمداد می شود و در این زمینه از قوانین و راهکارهای اجراییای که مشخصا برای کنترل و نظارت بر اقلیتهای مسلمان طراحی شدهاند و به آنها داغ ننگ می زنند و به تبعیضی که این افراد تجربه می کنند مشروعیت می بخشند، ابراز تأسف می کند؛

۸ بار دیگر بر تعهد همه کشورها بر اجرای یکپارچه راهبرد ضد تروریسم جهانی سازمان ملل تأکید می کند که بدون رأی توسط مجمع عمومی در قطعنامه شماره ۲۸۸/۶۰ مورخ پنجم مورخ هشتم سپتامبر ۲۰۰۶ بر گرفته شده و مجمع در قطعنامه شماره ۲۷۲/۶۲ مورخ پنجم سپتامبر ۲۰۰۸ بار دیگر آن را تأیید کرد، و در آن از جمله بار دیگر تأکید شده است که تروریسم نمی تواند و نباید با هیچ دین، ملیت، تمدن یا گروهی همعنان دانسته شود و هم چنین نیاز است به تقویت تعهد جامعه جهانی به اقداماتی از جمله ترویج فرهنگ صلح و احترام به همه ادیان، عقاید و فرهنگ ها و جلو گیری از توهین به ادیان؛

۹. ابراز تأسف می کند از استفاده از رسانه های چاپی، صوتی - تصویری و الکترونیک، شامل اینترنت، و هر وسیله دیگری برای تحریک به اعمال خشونت آمیز، خارجی هراسی یا عدم تحمل مرتبط و تبعیض علیه هر دینی و هم چنین هدف قرار دادن نمادهای دینی و اشخاص مقدس ؟

۱۰. تأکید می کند که چنان که در قانون حقوق بشر بین المللی مقرر شده است، از جمله در ماده ۱۹ و ۲۰ معاهده بین المللی حقوق بشر و مواد ۱۹ و ۲۰ معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی، هر کسی حق داشتن عقیده بدون مداخله و حق آزادی بیان را دارد که اعمال تکالیف و مسئولیتهای ویژه ای را به همراه دارد و در نتیجه می تواند مشمول محدودیت هایی شود که فقط توسط قانون تمهید شده باشد و برای احترام به حقوق یا

آبروی دیگران، حفاظت از امنیت ملی یا نظم عمومی، سلامت عامه یا اخلاق عمومی و رفاه عمومی ضروری باشد؛

۱۱. بار دیگر تأکید می کند که نظر کلی شماره ۱۵ کمیته محو تبعیض نژادی، که در آن کمیته مقرر داشت که منع نشر و توزیع همه عقاید مبتنی بر برتری نژادی یا تنفر سازگار با آزادی عقیده و بیان است، به همان اندازه در مسأله تحریک به خشونت دینی قابل اجراست؛

۱۲. قویاً همه تجلیات و اعمال نژادپرستانه تبعیض نژادی، خارجی هراسی و عدم تحمل مرتبط علیه اقلیتهای ملی یا قومی، دینی و زبانی و مهاجران و قالب واره سازی هایی را که اغلب برای آنها به کار گرفته می شود، از جمله بر اساس دین یا عقیده، محکوم می کند و از همه کشورها مصرانه می خواهد که هنگام بروز چنین اعمال، تجلیات یا بیانهای خارجی هراسانه یا ناروادارانه، قوانین موجود را به کار بسته یا تقویت کنند تا مصونیت از کسانی که مرتکب چنین اعمالی می شوند سلب شود؛

۱۳. مصرانه از همه کشورها میخواهد که در چارچوب نظامهای حقوقی و قانون اساسی مرتبطشان، حفاظتهای کافی را در برابر اعمال نفرت آمیز، تبعیض، ارعاب و تحکمی که حاصل از توهین به ادیان و تحریک به تنفر دینی به طور کلی میشوند ارائه کنند و همه اقدامات ممکن را برای ترویج مدارا و احترام به همه ادیان و عقاید انجام دهند؛

۱۴. تأکید می کند به نیاز بر مبارزه با توهین به ادیان و تحریک به تنفر دینی به طور کلی از طریق راهبرد فراهم کردن و سازگار کردن اقدامات در سطوح محلی، ملی، منطقهای و بینالمللی از طریق آموزش و آگاهیسازی؛

10. از همه کشورها میخواهد که بیشترین تلاش را بر حسب قوانین ملی شان و سازگار با قانون بین المللی حقوق بشر و قوانین بشردوستانه انجام دهند تا اطمینان حاصل کنند که مکانها و محلهای دینی، مقبرههای مقدس و نمادها به طور کامل مورد احترام قرار بگیرند و حفاظت شوند و اقداماتی مضاعف در مواردی انجام دهند که در برابر بی حرمتی یا ویرانی آسیب پذیر هستند؛

19. خواهان تقویت تلاشهای بین المللی برای پشتیبانی از گفتو گوی جهانی برای ترویج فرهنگ مدارا و صلح در همه سطوح، مبتنی بر احترام به حقوق بشر و تنوع ادیان و عقاید است و مصرانه از کشورها، سازمانهای غیر دولتی، رهبران دینی و همچنین رسانههای چاپی و الکترونیک می خواهد که از چنین گفتو گویی پشتیبانی و حمایت کنند؛

🏞 ۳۲۰ اسلام و حقوق بشر

۱۷. ابراز سپاس می کند نسبت به کمیساریای عالی حقوق بشر برای بر گزاری سمیناری در اکتبر ۲۰۰۸ درباره آزادی بیان و حمایت از تنفر دینی که منجر به تحریک به تبعیض، خصومت یا خشونت می شود، و از ایشان درخواست می کند این برنامه را ادامه دهند با این دیدگاه که سهمی عینی در جلوگیری و حذف انواع تحریک و عواقب قالبواره سازی های منفی از ادیان یا عقاید و پیروان شان برای حقوق بشر این افراد و جوامع شان، داشته باشد؛

۱۸. از گزارش گر ویژه اشکال معاصر نژادپرستی، تبعیض نژادی، خارجیهراسی و عدم تحمل مرتبط درخواست می کند که همه تجلیات توهین به ادیان، و به ویژه لوازم جدی اسلامهراسی، برخورداری پیروانشان از همه حقوق را به شورا در جلسه دوازدهم گزارش کند؛

19. از کمیساریای عالی حقوق بشر درخواست می کند که در جلسه دوازدهم گزارشی به شورا بدهد درباره اجرای قطعنامه حاضر، از جمله درباره ارتباط احتمالی میان توهین به ادیان و بالا گرفتن تحریک، عدم تحمل و تنفر در بسیاری از نقاط جهان.

جلسه چهل و سوم ۲۶ مارس ۲۰۰۹ واژهنامه ۳۲۱ 💠

## واژەنامە

اهل کتاب: در فقه اسلامی، اصطلاحی است برای یهودیان و مسیحیانی که سنت کتاب الهی مشترکی دارند که به باور مسلمانان در نهایت به اسلام ختم شده است. بعضی زرتشتیان و صابئیان را نیز در این زمره می گنجانند.

احمدی: مربوط به فرقهای که میرزا غلام احمد (م. ۱۹۰۸) در هند پایه گذاری کرد. بسته به تفاسیر، او یا پیامبری جدید دانسته می شود یا اصلاح گری اسلامی. احمدیهای به خاطر پذیرفتن پیامبری پس از حضرت محمد به کفر متهم شدهاند و پاکستان رسما آنها را غیر مسلمان می داند.

بهایی: مربوط به دینی که میرزا حسینعلی نوری، ملقب به بهاءالله، در ایران پایه گذاری کرد و توسط فرزند ارشدش، عبدالبهاء (۱۹۲۱–۱۹۲۱) آن را تبلیغ کرد. بهاییت سلسله پیامبران را همچون ابراهیم، موسی، عیسی، زرتشت، محمد و باب محترم میشمارد که آنها را در معرض اتهام ارتداد از اسلام قرار می دهد. روحانیون شیعه ایران دیرزمانی است که این دین را محکوم کردهاند و از زمان انقلاب اسلامی، بهاییان آماج تعقیبهای بسیار خشن بودهاند.

برقع: پوششی چادر مانند که قطعهای مشبک در برابر چشمان دارد و به پوشنده اجازه می دهد از درون آن، بیرون را ببیند. در بسیاری از مناطق محافظه کار افغانستان و پاکستان ❖ ۳۲۲ اسلام و حقوق بشر

زنان تحت فشارهای اجتماعی و دینی ملزم به پوشیدن آن هستند.

چادر: قطعه پارچهای نیمدایرهای بزرگ که امروزه معمولا سیاه است و به شکلی پیچیده می شود که تمام بدن زن جز صورت و دستها را می پوشاند. چادر که معمولا زنان طبقات پایین تر در ایران آن را می پوشند، پس از انقلاب اسلامی به عنوان شکل مطلوب پوشش اسلامی توسط مقامات رسمی تحمیل شد.

همنواگرایی: در بستر ادبیات توجیه گرانهای که در این کتاب بررسی شده است، یعنی فرافکنی به گذشتهی تحولات معتبر مدرن در تمدن غربی به گذشتهی قلمداد شده اسلامی برای نشان دادن این که اسلام این تحولات را پیشبینی کرده بود.

قبطیان: بسته به سیاق، ساکنان قبطی زبان مسیحی مصر در زمان حمله ی اعراب یا بازمانده های این گروه. قبطیان زبان عربی را برگرفته اند ولی پیوندهای مسیحی شان را حفظ کرده اند. جامعه آنها به خاطر دین گردانی های گسترده به اسلامی کوچک شده است و اکنون اقلیتی در معرض تهاجم در مصر است.

نسبی گرایی فرهنگی: نفی این سخن که معیارهای جهان شمول را می توان به نحو معتبری برای داوری درباره فرهنگهای خاص، بر اساس این فرض به کار برد که فرهنگها تنها زمانی می توانند منصفانه داوری شوند که بر حسب نظامهای ارزشی درونی شان سنجیده شوند.

ذمی: رعیتی غیر مسلمان که تحت حاکمیت مسلمانان زندگی می کند و در ازای پر داخت مالیاتی ویژه به حاکم مسلمان از حفاظت برخودار است و جایگاه و منزلتی فروتر را پذیرفته و تحت حاکمیت احکام اسلام زندگی می کند.

دروزیان: مربوط به فرقهای که ابتدا یکی از شعبههای اسلام اسماعیلی بوده ولی گسسته از اسلام قلمداد می شود و اکنون در ناحیه شام به ویژه در لبنان متمرکز است.

فقیه (ج. فقها): عالمی اسلامی که آموزشهای عالی در اجتهاد اسلامی دیده است. حجاب: اصطلاحی بسیار مبهم که از آن برای ارجاع به نسخههایی متنوع از پوشش عفیفانه اسلامی برای زنان استفاده می شود. حجاب بالقوه اشاره به هر چیزی، لباس پوشاننده ای از چادر گرفته تا روسری دارد که همراه سایر البسه متعارف امروزی پوشیده می شود.

اسلامی سازی: هدف بسیاری از برنامه هایی که پیشنهاد شده اند این بوده است که غربی گرایی دولت ها و نظام های حقوقی را در کشورهای مسلمان معکوس کنند. برنامه های اسلامی سازی با ایدئولوژی به شمار آوردن اسلام، به طور معمول فرض می کنند که احیای شریعت اسلام و تقویت اخلاقیات اسلامی آفات و عیوب کشورهای

واژهنامه ۳۲۳ 💠

مسلمان را درمان خواهد کرد و آنها را قادر خواهد ساخت که مانع چپاول غربیان شوند و عصر تازهای از عدالت، رفاه و سازگاری اجتماعی آغاز خواهد شد.

جهاد: اصطلاحی با معنایی متنوع، ولی اساسا به معنای مبارزه برای اهداف اسلامی. جهاد بالقوه شامل جنگ واقعی علیه کفار است ولی می تواند معنای کوشش فردی مومن برای دنبال کردن تعالیم اسلام و خدمت به دین را نیز بدهد.

جزیه: مالیاتی که نوعی خراج به حساب می آید که رعایای غیر مسلمان باید به حاکمان مسلمان شان بیر دازند.

مذهب (ج. مذاهب): مربوط به شاخههای متمایز در فقه و اجتهاد است که تبلورش مکاتب متمایزی است که روششناسی و احکام خاص خودشان را دارند.

ملت: اصطلاحی عثمانی برای سازمان دهی به جامعه است که در آن حاکمان سنی به جوامع مختلف اجازه هم زیستی بر مبنای عقیده دینی شان (کاتولیک، ار تودوکس یونانی، یهودی و از این قبیل) را می دادند. این جوامع غیر مسلمان می توانستند از میزان کمی از اختیار و خویش فرمایی بر خور دار باشند تا زمانی که به سلطان عثمانی وفادار می مانند و مالیات لازم را پر داخت می کردند.

محتسب: در جوامع سنتی اسلامی، نوعی بازرس بازار و مراقب امنیت عمومی است که هم چنین وظیفه برقراری آداب و احکام اسلامی را نیز دارد. در سیاق امروزی، بیشتر مسئولی است که مکلف به شناسایی و مجازات تخلف از آداب محافظه کارانه است.

معتزله: جریانی عقل گرا در اندیشه اسلامی سدههای میانه که همیشه طنینی از افکارش در اندیشه شیعی و جود داشته است و به نظر می رسد که اخیرا در میان اصلاح گران اسلامی و مروجان مواضع پیشرو اقبال یافته اند.

اخوان المسلمین: یکی از تأثیر گذارترین گروههای خواستار اسلامی سازی. این گروه که در سال ۱۹۲۸ در مصر پایه گذاری شد، گروهی است سنی مذهب که هم چنان برنامه ایجاد دولت، قانون و جامعه را بر حسب احکام اسلامی برای برقراری جامعه اسلامی آرمانی دنبال می کند. اعضای اخوان المسلمین مانند «حسن البنا» و «سید قطب»، پیروان بسیاری به دست آورده اند.

شرق شناسی / اورینتالیسم: پس از انتشار کتاب برانگیز اننده ی ادوار دسعید، «شرق شناسی» در سال ۱۹۷۸، این اصطلاح هم عنان نقد او از دانشوری غربی است. او ادعا داشت به این منظور طراحی شده است که مسلمانان خاور میانه ای را غرق در فرهنگی عجیب و غریب و بدوی نشان بدهد. این تصویر، تصویری بود که قدرتهای اروپایی می توانستند از آن برای توجیه سیاستهای امپریالیستی شان استفاده کنند و آن را طوری نشان بدهند که

💠 ۳۲۴ اسلام و حقوق بشر

گویی راهی است برای آوردن پیشرفت و روشنگری به تمدنی گرفتار جهل و تاریکی. پرده: سیستمی برای نگاه داشتن زنان در انزوا و جدا کردن آنها از مردانی که خویشاوندشان نیستند واطمینان حاصل کردن از این که اگر از خانه بیرون میروند، پوشیده باشند و در معیت یکی از اعضای ذکور خانواده. این سیستم اغلب مرتبط است با شبه قاره هند.

قانون: اصطلاحی برگرفته از یونانی که در اشاره به قانون سکولار به کار میرود، به ویژه قانونهای تدوینشده. (همه اصطلاحات قانونی اسلامی مشتق از عربی است).

شریعت: مجموعه احکام اسلامی که با استفاده از روش شناسی های مجاز از منابع اسلامی، قرآن و سنت مشتق می شود.

شیعی: مربوط به شاخهای از اسلام که پیرواناش از سنی ها بر این اساس جدا شدند که معتقدند هدایت الهی پیامبر از طریق خویشاوندان او به ارث رسیده است. شیعیان باور دارند که علی، داماد پیامبر، جانشین بر حق اوست و تنها ذریه پیامبر، مشهور به امامان، می توانند بر جامعه ی اسلامی حکومت کنند.

صوفی: مربوط به سنت عارفانه در اسلام که در آن مومن جویای یکی شدن با خدا از طریق تجربه عرفانی است.

سنت: کمابیش آداب زندگی حضرت محمد است که هنجاری قلمداد می شود. سنت در روایتهایی مشهور به حدیث، گفتهها و اعمال حضرت محمد آمده است که منبع مهمی برای راهنمایی مسلمانان است. این روایتها در مجموعههای مختلفی گرد آمدهاند که محتویات شان می توانند تفاوتهای مهمی داشته باشند.

سنی: مربوط به فرقه اکثریت اسلام. سنیهای اولیه ولایت خلفایی را که جانشین پیامبر شدند می پذیرند و موضع شیعیان را رد می کنند که علی جانشین بر حق اوست. طی قرنها، سنیها فقهی تولید کردند که تفاوتهای مهمی با سنت شیعی دارد و درون سنتشان چهار مکتب جدای فقهی شکل گرفته است.

تشیع دوازده امامی: بزرگ ترین شاخه تشیع. پیرواناش اعتقاد دارند که آخرین امام از سلسله امامان، دوازدهمینشان است. پس از غیبت او این شیعیان که محروم از رهبری شدهاند به فقهای برجسته اسلامی برای راهنمایی روی آوردهاند و منتظر ظهور امام غایبشان هستند. منطقه جغرافیایی تمرکز شیعیان دوازده امامی طی قرنها تغییر کرده است. امروزه اکثریت آنها در آذربایجان، بحرین، ایران و عراق زندگی می کنند.

علما: اصطلاحي است كه عمدتا به دانشوران و فقهاي اسلامي اطلاق مي شود.

امت: جامعه مسلمانان که اغلب متضمن ارجاع به دوره اولیه تاریخ اسلامی است که

واژهنامه ۳۲۵ 💠

مسلمانان یک جامعه دینی و سیاسی واحد داشتند و برای بسیاری همچنان یک آرمان است.

وهابی: مربوط به فرقهای در اسلام است که در عربستان سعودی مسلط هستند و ناماش را از بنیان گذارش محمد بن عبدالوهاب (۱۷۰۳–۱۷۹۲) می گیرد.

کتاب شناسی کتاب شناسی

# كتابشناسي و منابع

با توجه به ادبیات بالنده و وبسایتهای رو به رشدی که درباره اسلام و حقوق بشر در خاورمیانه وجود دارند، این کتبشناسی تنها نمونهای کوچک و برگزیده است. تلاش شده است تا مطالبی را که شامل موضوعات مختلف است، بدون این که القاء شود که آثار نقل نشده فاقد اعتبار هستند، این جا فهرست کنیم.

### سرچشمهها و مبانی نظام حقوق بشر سازمان ملل

Lindholm, Tore. "Prospects for Research on the Cultural Legitimacy of Human Rights: The Cases of Liberalism and Marxism." *In Human Rights in Cross Cultural Perspectives: A Quest for Consensus*, ed. Abdullahi An-Na'im. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1992, 387-426.

یک اثر مهم و اصیل در بررسی مبنای فلسفی اعلامیه جهانی حقوق بشر. Morsink, Johannes. The Universal Declaration of Human Rights: Origins, Drafting, and Intent. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999. ❖ ۳۲۸ اسلام و حقوق بشر

تاریخی ارزشمند و مفصل از روند منجر به تولید اعلامیه جهانی حقوق بشر.

Waltz, Susan E. "Universal Human Rights: The Contribution of Muslim States." *Human Rights Quarterly* 26 (November 2004): 799-844.

مروری بر نظرهای مهمی سفرای کشورهای مسلمان در تهیه پیشنویس ابزارهای حقوق بشر.

"Universalizing Human Rights: The Role of Small States in the Construction of the Universal Declaration of Human Rights." *Human Rights Quarterly* 23 (2001): 44-72.

بررسی مهمی از این که چطور ابزارهای حقوق بشری سازمان ملل توسط سفرای کشورهای کوچک تر شکل گرفت.

میراث اسلامی و حقوق بشر

Abou El Fadl, Khaled. "The Human Rights Commitment in Modern Islam." *In Human Rights and Responsibilities in the World Religions*, eds. Joseph Runzo, Nancy M. Martin, and Arvind Sharma. Oxford: Oneworld, 2003, 331-340.

تأملاتی درباره این که چطور مسلمانان می توانند میراث دینی شان را بازاندیشی کنند و ارزش های اسلامی همنوا با حقوق بشر را پیدا کنند.

Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority, and Women. Oxford: Oneworld, 2003.

چالشی شدید در برابر رهیافتهای مستبدانه به شریعت اسلامی و نقدی ویرانگر بر روشهای زیربنایی قرائت منابع اسلامی که خواستار فرودست بودن زنان مسلمان در برابر اتوریته مردانه است.

Cohen, Joshua, and Ian Lague, eds. *The Place of Tolerance in Islam*. Boston: Beacon Press, 2002.

خالد ابوالفضل رواداری را بررسی می کند؛ دیگران پاسخ میدهند و موضع او را نقد می کنند.

Goodman, Lenn. *Islamic Humanism*. Oxford: Oxford University Press, 2003.

بررسی عناصر انسان گرایانهای که در میراث اسلامی و جود دارد.

Kugle, Scott Siraj al-Haqq. *Homosexuality in Islam: Critical Reflection on Gay, Lesbian, and Transgender Muslims*. Oxford: Oneworld, 2010.

کتاب شناسی کتاب شناسی

ارزیابی مفصل و موشکافانهای از میراث اسلامی در خصوص جنجالهای معاصر درباره حقوق هم جنس گرایان.

Kurzman, Charles, ed. Liberal Islam: *A Sourcebook*. Oxford: Oxford University Press, 1998.

نوشتههایی از شمار زیادی از روشنفکران لیبرال مسلمان درباره موضوعاتی از قبیل دموکراسی، حقوق زنان و غیر مسلمانان، و آزادی اندیشه.

Lawyers Committee for Human Rights. Islam and Equality: *Debating the Future of Women's and Minority Rights in the Middle East and North Africa*. New York: Lawyers Committee for Human Rights, 1999.

گفتوگوهایی میان شرکت کنندگان در کنفرانسی درباره حقوق بین الملل، حقوق بشر و اسلام که بر سر این بحث می کنند که آیا می تواند برابری را در چارچوبی اسلام تمهید کرد یا نه.

Mernissi, Fatima. Islam and Democracy: *Fear of the Modern World*, trans. Mary Jo Lakeland. Reading, MA: Addison-Wesley, 1992.

استدلالی از سوی یک مدافع برجسته مراکشی حقوق بشر و دموکراسی که موانعی را به چالش میکشد که ادعا می شود اسلام در برابر دموکراسی ایجاد می کند.

Sadri, Mahmoud, and Ahmad Sadri, eds. Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim Soroush. Oxford: Oxford University Press, 2000.

همچنین بنگرید به وبسایت سروش:

http://www.drsoroush.com/English.htm

طرحهایی برای رهیافتهایی روشن اندیشانه و خردگرایانه به فهم اسلام از سوی یکی از فیلسوفان برجسته ایرانی که ابتدا از مدافعان انقلاب ایران بود و اکنون یکی از مشهورترین معترضان کشور است.

Safi, Omid, ed. *Progressive Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism.* Oxford: Oneworld, 2005.

مجموعه ای از مقالات مسلمانانی که به سود تفسیری مترقی از اسلام در موضوعات مختلف استدلال می کنند.

Taji-Farouki, Suha, ed. *Modern Muslim Intellectuals and the Qur'an*. Oxford: Oxford University Press, 2004.

🚓 ۳۳۰ اسلام و حقوق بشر

مقالاتی که گرایشهای فعلی مختلفی را درباره تفسیر قرآن در میان مسلمانان لیبرال ارائه می کند و اهمیت روش شناسی های تفسیر را برای بیرون کشیدن لوازم متن نشان می دهد.

# حقوق بشر و فرهنگ

Engle, Karen. "Culture and Human Rights: The Asian Values Debate in Context." *New York journal of International Law and Politics* 32 (2000): 291-333.

تشریح بسیار جالبی از بحث دربارهی ارزشهای آسیایی و تحلیلی از این که چطور مخالفتهای «فرهنگی» با حقوق بشر بین المللی می تواند در واقع پوششی برای دغدغههایی دیگر باشد.

Howland, Courtney W, ed. *Religious Fundamentalisms and the Human Rights of Women*. New York: St. Martin's Press, 1999.

مجموعهای از مقالات که با پیامدها و لوازم بنیاد گراییهای مختلف برای حقوق بشر زنان در می پیچد.

Mayer, Ann Elizabeth. "Shifting Grounds for Challenging the Authority of Interna tional Human Rights Law: Religion as a Malleable and Politicized Pretext for Governmental Noncompliance with Human Rights." *In Human Rights with Modesty: The Problem of Universalism*, ed. Andras Sajo. Leiden: MartinusNijhoff, 2004, 349-374.

تحلیلی از مواضع متغیر ایران درباره جهان شمولی حقوق بشر در طی چندین دهه که امکانهای سیاسی مخالفتهای «اسلامی» را با قانون حقوق بشر بین المللی نشان می دهد.

"Universal Versus Islamic Human Rights: A Clash of Cultures or a Clash with a Construct?" *Michigan Journal of International Law* 15 (1994): 307-404.

واشکافی این که چطور الگوی برخورد تمدنهای هانتینگتون تصویری نادرست از واکنشهای مسلمانان به حقوق بشر ارائه می کند و نظریه او را با بحثهایی در کنفرانس حقوق بشر وین در سال ۱۹۹۳ مرتبط می کند.

کتاب شناسی کتاب شناسی

# فمينيسم و فمينيسم اسلامي

Afkhami, Mahnaz, ed. Faith and Freedom: Women's Human Rights in the Muslim World. New York: I. B. Tauris, 1995.

مجموعه ای از مقالات از جنبه های مختلف حقوق بشر زنان در کشورهای مسلمان.

Afkhami, Mahnaz, and Haleh Vaziri. Claiming Our Rights: *A Manual for Women's Human Rights Education in Muslim Societies*. Bethesda, MD: Sisterhood Is Global, 1996.

اثری پیشرو که معضلات حقوق بشری در زندگی واقعی را برای زنان مسلمان ارائه می کند تا مطالعه شده، در فضاهای گروهی بحث و حل و فصل شوند.

Mernissi, Fatima. The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women's Rights in Islam. Reading, MA: Addison-Wesley, 1991.

تفسير دوباره ميراث اسلامي از ديدگاه يک فمينيست عرب.

Mir-Hosseini, Ziba. *Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran.* Princeton: Princeton University Press, 1999.

An important account of competing Iranian feminist and conservative readings of the Islamic sources, with attention to the important feminist work of the cleric Mohsen Saidzadeh.

روایتی مهم از قرائتهای رقیب فمینیستی ایرانی و محافظه کارانه منابع اسلامی با توجه به اثر فمینیستی مهم محسن سعیدزاده.

Moghadam, Val. "Islamic Feminism and Its Discontents: Toward a Resolution of the Debates." SIGNS: *Journal of Women in Culture and Society* 27 (2002): 1136-1171.

مقایسهای عمیق بین فمینیسم اسلامی و همتای سکولار آن.

#### مسائل حقوق بشری در جمهوری اسلامی ایران

Abrahamian, Ervand. *Tortured Confessions*. Berkeley: University of California Press, 1999.

ارزیابی عمیقی از این که چطور شکنجه در جمهوری اسلامی منعکس کننده الدؤ لوژی اسلامی اران است.

Afshari, Reza. *Human Rights in Iran: The Abuse of Cultural Relativism*. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2001.

♦ ۳۳۲ اسلام و حقوق بشر

نقدی گزنده بر کارنامه حقوق بشری جمهوری اسلامی با تحلیلهایی بسیار ارزشمند از منابع اصیل فارسی.

Khorasani, Noushin Ahmadi. *Iranian Women's One Million Signatures Campaign for Equality: The Inside Story.* Women's Learning Partnership Translation Series. Syracuse, NY: Syracuse University Press, 2009.

روایتی دست اول از این که چطور زنان ایرانی به دنبال جلب حمایت توده ها برای فکر برابری زنان رفتند.

Mir-Hosseini, Ziba, and Richard Tapper. *Islam and Democracy in Iran:* Eshkevari and the Quest for Reform. London: I. B. Tauris, 2006.

بررسی مهمی از بستر سیاسی تلاش اصلاح طلبان ایرانی برای دمو کراسی، با ارزیابی نوشته ها و فعالیت های یکی از برجسته ترین روحانیان معترض ایران.

Schirazi, Asghar. *The Constitution of Iran: Politics and the State in the Islamic Republic.* New York: I. B. Tauris, 1997.

روایتی مبسوط از قانون اساسی ایران و بستر سیاسی و حقوقی آن.

#### سياست حقوق بشر

Abirafeh, Lina. Gender and International Aid in Ajghanistan: The Politics and Effects of Intervention. Jefferson, NC: McFarland, 2009.

تحلیلی موشکافانه از چاله هایی که بر سر راه طرح های کمک رسانی غربی مبتنی بر فلسفه جریان سازی اصلی جنسیت و جود دارد که فاقد آشنایی با واقعیت های فرهنگ و سیاست افغان هستند.

al-'Azm, Sadiq Jalal. "The Importance of Being Earnest About Salman Rushdie." *Die Welt des Islams* 31 (1991): 1-49.

بررسی بستر و اهمیت پرونده رشدی توسط یک فیلسوف برجسته عرب.

Bennoune, Karima. "Toward a Human Rights Approach to Armed Conflict: Iraq 2003." U.C-Davis Journal of International Law and Policy 11 (2004): 171-228.

تفحصی درباره این که چطور قانون حقوق بشر بین المللی و قانون بشردوستانه بین المللی باید درباره حمله آمریکا به عراق و اشغال آن کشور نیز به کار بسته شود.

کتاب شناسی کتاب شناسی

Chase, Anthony Tirado, and Amr Hamzawy, eds. *Human Rights in the Arab World: Independent Voices*. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2006.

مقالاتی از نویسندگان عرب و غربی درباره جنجالهای مختلف معاصر درباره مبارزه برای پیشبرد حقوق بشر در جوامع عرب که شامل ابعاد اسلامی و سکولار میشود.

Danchin, Peter G. "US Unilateralism and the International Protection of Religious Freedom: The Multilateral Alternative." *Columbia Journal of Transnational Law* 41 (2002): 33-135.

تشریح الگوهای آمریکایی امتیاز دادن به آزادی دین در برابر سایر حقوق بشری و رهیافت یکجانبه گرایانه قانون بینالمللی آزادی دین آمریکا.

Franks, Mary Ann. "Obscene Undersides: Women and Evil Between the Taliban and the United States." *HYPATIA* 18 (2003): 135-155.

بررسی ستمهایی که بر زنان افغان میرود و عیب جستن از سیاستهای طالبان و آمریکا.

Klausen, Jytte. *The Cartoons That Shook the World*. New Haven: Yale University Press, 2009.

مروری استخوان دار بر جنجال کاریکاتورهای دانمارکی.

Mendez, Juan E., and Javier Mariezcurrena. "Prospects for Human Rights Advocacy in the Wake of September 11, 2001." *Law and Inequality Journal* 22 (2004): 223-263.

سنجشهایی از سیاستها و رفتارهای مشکل دار آمریکا در جنگ علیه تروریسم و بررسی عواقب آنها برای جنبش حقوق بشر.

Risse, Thomas, Stephen Ropp, and Kathryn Sikkink, eds. *The Power of Human Rights: International Norms and Domestic Change.* Cambridge: Cambridge University Press, 1999.

پیشنهادهایی برای طرحسازی از مراحلی که از طریق آنها قانون حقوق بشر بینالمللی به نظامهای حقوقی محلی رسوخ می کند.

Waltz, Susan E. *Human Rights and Reform: Changing the Face of North African Politics*. Berkeley: University of California, 1995.

با تکیه بر پژوهشهای مفصل، بحثی است از این که چطور فعالیت حقوق بشری در شمال آفریقا شکل گرفت و چطور بر فضای سیاسی اثر گذاشت.

💠 ۳۳۴

Whitaker, Brian. *Unspeakable Love: Gay and Lesbian Life in the Middle East.* Berkeley: University of California Press, 2006.

روایتی موشکافانه و حساس به قلم روزنامهنگاری برجسته از بسیاری از ابعاد زندگیهای دشوار مردان و زنان همجنس گرا در خاورمیانه و بستر سیاسی اطراف آنها.

Wickham, Carrie. "The Problem with Coercive Democratization: The Islamist Response to the US Democracy Reform Initiative." *Muslim World Journal of Human Rights* 1 (2004).

به نشانی زیر موجود است:

http://www.bepress.com/cgi/viewcontent.cgi?artide=1018&context= mwjhr. تحلیلی عمیق از این که چطور برنامههای آمریکا برای گسترش دموکراسی در کشورهای عرب باعث برانگیختن واکنشهای منفی میان اسلام گرایانی شده است که این برنامهها را از لحاظ فرهنگی توهین آمیز و آکنده از ریاکاری می دانند.

### سایتهای اینترنتی حاوی اطلاعات و لینکهای مفید

AHR.

شناسه حقوق بشر عرب که لینکهای فراوانی به کمیتههای حقوق بشر سازمان ملل، گزارشهای حقوق بشری کشورها که به سازمان ملل تقدیم شده است، تصویب معاهدههای حقوق بشر و بعضی از سازمانهای حقوق بشری دارد: http://www.arabhumanrights.org/en/

al-bab (Arab Gateway)-Human rights,

پایگاه حقوق بشری الباب، با لینکهایی به اعلامیههای مرتبط درباره حقوق بشر، از جمله اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، گزارشهای حقوق بشری سازمانهای غیر دولتی و دولتها، و گزارشهایی درباره بعضی کشورهای خاص عرب:

http://www.al-bab.com/arab/human.htm

Islam and Human Rights, School of Law, Emory University.

اسلام و حقوق بشر، دانشکده حقوق دانشگاه اموری: وبسایتی که وقف موضوعات اسلام و حقوق بشر است با لینکهای فراوانی کتاب شناسی کتاب شناسی

به انتشارات، کتاب شناسی ها، مطالب مربوط به فعالیت های حقوق بشری و سایر منابع مفید:

http://www.law.emory.edu/IHR/

LGBT Rights.

دیده بان حقوق بشر برنامه لزبین، گی، دو جنسی، تراجنسی (LGBT) ایجاد کرده است و وبسایتش گزارشهایی درباره مسائل شان در اطراف جهان، از جمله در خاورمیانه، ارائه می کند:

http://www.hrw.org/en/category/topic/lgbt-rights

Qantara.de.

گفت و گو با جهان اسلام، با لینکهای بسیار به نهادهای حقوق بشر و سازمانهای غیر دولتی، اسناد و گزارشهای حقوق بشری، از جمله اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، اعلامیه قاهره و اسنادی مشایه:

http://www.qantara.de/webcom/show\_link.php/\_c-449/i.html University of Minnesota Human Rights Library.

کتابخانه حقوق بشر دانشگاه مینهسوتا، لینکهای مربوط به اسلام و حقوق بشر شامل اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی:

http://www1.umn.edu/humanrts/links/islam.html

کتابخانه حقوق بشر دانشگاه مینهسوتا، لینکهای مربوط به خاورمیانه که بعضی از آنها به اسلام و حقوق بشر مرتبط هستند:

http://www.umn.edu/humanrts/links/mideast.html

Muslim World Journal of Human Rights. Published by the Berkeley Electronic Press, with scholarly articles on human rights issues in Muslim societies:

مجلهای که توسط انتشارات الکترونیک برکلی منتشر می شود و مقالاتی علمی درباره مسائل حقوق بشر در جوامع مسلمان دارد:

http://www.bepress.com/mwjhr/

شناسههای عمومی برای ارزیابیهای تطبیقی کارنامههای توسعه در کشورهای خاورمیانه

شاخصهای کشورداری جهانی بانک جهانی

🚓 ۳۳۶ اسلام و حقوق بشر

http://data.worldbank.org/data-catalog/worldwide-governance-indicators

مروری است بر شاخصهای کشورداری ۲۱۲ کشور در دوره ۱۹۹۶ تا ۲۰۰۸ که بسیاری از کوتاهیهای کشورداری در کشورهای خاورمیانه را نشان می دهد که بسیاری از آنها به نوبه خود ارتباط درونی با نقصانهای حقوق بشر دارند. برنامه توسعه سازمان ملل، گزارش توسعه انسانی عرب سال ۲۰۰۴.

به سوی آزادی در جهان عرب:

http://hdr.undp.org/en/reports/regionalreports/arabstates/name,3278,en. html

سنجشی انتقادی توسط متخصصان توسعه از این که چطور فقدان آزادی در کشورهای عربی با پیشرفت نسبتا کم توسعه مرتبط است.

برنامه توسعه سازمان ملل، گزارش توسعه انسانی عرب سال ۲۰۰۴.

به سوی خیزش زنان در جهان عرب:

http://hdr.undp.org/en/reports/regionalreports/arabstates/name,3403,en. html

مطالعه ای از وضعیت زنان عرب که عوامل عقب نگه داشته شدن زنان عرب را تحلیل می کند و وزن نسبتا اندکی را به تأثیر دین می دهد.

مجمع جهانی اقتصاد، گزارش شکاف جنسیتی جهانی سال ۲۰۱۰:

http://www3.weforum.org/docs/WEF\_GenderGap\_Report\_2010.pdf
مروری بر وضعیت زنان اطراف جهان با دادههایی که نشان می دهد چقدر
نابرابری میان مردان و زنان در خاورمیانه گستر ده است.

#### سایتهای اینترنتی حقوق زنان

بخش سازمان ملل برای پیشرفت زنان.

بسیاری از لینکها و منابع از جمله گزارشهای جلسات کمیته محو تبعیض علیه زنان، که در آنجا دفاع کشورهای مسلمان را از مواضعاش در خصوص حقوق زنان تا سال ۲۰۰۷ می توان یافت:

http://www.un.org/womenwatch/daw/

از سال ۲۰۰۸ به بعد، مطالب در نشانی زیر موجود است:

http://www2.ohchr.org/english/bodies/cedaw/index.htm

زنانی که تحت قوانین مسلمانی زندگی می کنند. یک سازمان غیر دولتی فمینیستی که حقوق زنان را در کشورهای مسلمان مطالعه می کند با لینکهای بسیار:

کتابشناسی کتاب شاسی

http://www.wluml.org/

منابع حقوق بشر زنان، كتابخانه حقوق بورا لاسكين، دانشگاه تورنتو: مطالب مفصل و لينكهاى زيادى از جنبههاى مختلف حقوق بشر زنان، مرتبط با قانون بين الملل و ادبيات مربوط به حقوق زنان:

http://www.law-lib.utoronto.ca/diana/

مشارکت فراگیری زنان. مطالبی برای تقویت زنان و دختران در جنوب جهانی از طریق آموزش رهبری، ظرفیتسازی و کمک کردن به زنان برای استفاده از فناوریهای جدید برای تولید و دریافت اطلاعات و دانش:

http://www.learningpartnership.org/

یادداشتها ۳۳۹ 💠

# يادداشتها

#### مقدمه

 ۱. جنبههایی از این تطبیقها و صورتبندیهای دوباره در آثار زیر بررسی شدهاند:

Bassam Tibi, *The Crisis of Modern Islam: A Preindustrial Culture in the Scientific Technological Age,* trans. Judith von Silvers (Salt Lake City: University of Utah Press, 1988); Bassam Tibi, *Islam and the Cultural Accommodation of Social Change,* trans. Clare Krojzl (Boulder: Westview Press, 1990); Olivier Roy, *Globalised Islam: The Search for a New Ummah* (London: Hurst, 2004); and Gilles Kepel, *The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity, and Judaism in the Modern World* (Malden, MA: Polity Press, 2004).

فصل اول

۱. بنگرید به:

Virginia Sherry, "The Human Rights Movement in the Arab World:

🏞 ۳۴۰

An Active and Diverse Community of Human Rights Advocates Exists in Several Countries of the Region," Special Middle East Watch Issue, Human Rights Watch 4 (Fall 1990): 6-7; Kevin Dwyer, Arab Voices: The Human Rights Debate in the Middle East (Berkeley: University of California Press, 1991); Susan Waltz, Human Rights and Reform: Changing the Face of North African Politics (Berkeley: University of California Press, 1995); Cairo Papers in Social Science. Human Rights: Egypt and the Arab World 17 (Fall 1994); Anthony Tirado Chase and Amr Hamzawy, eds., Human Rights in the Arab World: Independent Voices (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2006); Shirin Ebadi, Iran Awakening. A Memoir of Revolution and Hope (New York, Random House, 2006); Valentine Moghadam, From Patriarchy to Empowerment: Womens Participation, Movements, and Rights in the Middle East, North Africa, and South Asia (Syracuse: Syracuse University Press, 2007).

هم چنین می توان اطلاعاتی را از بعضی سازمانهای غیردولتی حقوق بشری مثل سازمان عربی حقوق بشر; /http://aohr.org سازمان مصری حقوق بشر، http://www.eicds.org; مرکز مطالعات توسعه ابن خلدون، ;/http://www.hrcp-web.org و زنانی که تحت کمیسیون حقوق بشر پاکستان، http://www.hrcp-web.org و زنانی که تحت قوانین مسلمانی زندگی می کنند، http://www.wluml.org به دست آورد.

2. Neil MacFarquhar, "Saudi Arabia's King Employs Royal Treasury to Keep Peace," *The New York Times*, June 8, 2011, A1.

۳. ىنگرىدىە:

- Alan Watson, *Legal Transplants: An Approach to Comparative Law* (Edinburgh: Scottish-Academic Press, 1974), 6-9.
- 4. Perverse mischaracterizations that are deployed by persons who are determined to discredit critical examinations of this topic are exemplified by the unfounded accusations that hostile reviewers have hurled at earlier editions of this book. These include charges that the book presents Islam as a monolithic model, that it suggests that Islam is static and inherently opposed to rights, that it argues for the superiority of Western law, and that it asserts that "contemporary Muslims do not possess the culture that

یادداشتها ۳۴۱

entitles them to be concerned with human rights."

۴. شخصیت پردازی های نادرست و منحرفانه ای که توسط اشخاصی به کار گرفته می شوند که می خواهند بررسی های انتقادی درباره این موضوع را بی اعتبار کنند، نمونه هایش در اتهامات بی اساسی است که مرور کنندگان دشمن کیش به ویرایش های پیشین این کتاب روانه کرده اند. این ها شامل اتهاماتی است از این قبیل که کتاب از اسلام الگویی یکپارچه می سازد و می گوید که اسلام متصلب است و ذاتاً مخالف با حقوق و مدعی برتری قانون غربی است و ادعا می کند که «مسلمانان معاصر دارای فرهنگی نیستند که به آن ها این حق را بدهد که به حقوق بشر بیر دازند.» مثلا بنگرید به مرور به شدت گمراه کننده:

Ahmad Dallal, *Middle East Studies Association Bulletin* 26 (1992): 245-246; Ridwan al-Sayyid, "Contemporary Muslim Thought and Human Rights," *IslamoChristiana* 21 (1995): 27-41;

و:

Shamsheer Ali, "Review Article: Misguided Theorizing and Application," *Journal of Muslim Minority Affairs* 19 (1999): 299-320,

که در مقاله زیر به آنها پاسخ گفتهام:

Ann Elizabeth Mayer, "Misguided Interpretation: Ann Elizabeth Mayer's Response to Shamsheer Ali's Review Article," *Journal of Muslim Minority Affairs* 20 (2000): 181-184.

به ویژه بنگرید به اتهاماتی به شدت نادقیق در:

John Strawson, "A Western Question to the Middle East: 'Is There a Human Rights Discourse in Islam?'" *Arab Studies Quarterly* 19 (Winter 1997): 31-58,

که در مقاله زیر به آنها پاسخ گفتهام:

Ann Elizabeth Mayer, "A Rebuttal," *Arab Studies Quarterly* 20 (Winter 1998): 95-97.

و در نشانی زیر موجود است:

http://www.findarticles.com/p/articles/mi\_m2501/is\_n1\_v20/ai 20791170.

همچنین بنگرید به مقالهای در وبسایت من که استوانه های این آثار شبه علمی را در این زمینه تشریح کرده است:

"Not Taking Rights Seriously: Hallmarks of the Frivolous Human

🏞 ۳۴۲

Rights 'Critique',"

و در بخش نوشته ها به نشانی زیر موجود است:

http://lgst.wharton.upenn.edu/mayera/.

یکی از مدافعان این حرکت بی اعتبار کردن ارزیابی های انتقادی از طرحهای حقوق بشر اسلامی، محسود بادرین، ادعای شگفتی را طرح می کند. این کتاب مدعی است که «فرهنگ غربی باید الگوی هنجاری جهان شمولی برای محتوای قانون حقوق بشر بین المللی باشد.» بنگرید به:

Mashood A. Baderin, *International Human Rights and Islamic Law* (Oxford: Oxford University Press, 2003), 10.

در جای دیگر، بادرین اتهامی را می سازد که من در دفاع از «جهان شمولی گری» نوشته ام – اصطلاحی است که او به کار می برد و تعبیری است که در متن مورد اشاره او هر گز نیامده است – و متضمن توافق با این سخن است که «احکام اسلام هیچ ارزش هنجاری ندارند و از اعتبار چندانی بر خور دار نیستند.» بنگرید به همان، ۱۲. بحث درباره آن چیزهایی که واقعا نوشته ام تعمدا – و بسیار سرسری وار – از سوی این نویسندگانی که اهداف سیاسی شان باعث توسل آنها به تحریف کاری است که از حق مسلمانان نسبت به حقوق بشر دفاع می کند نادیده گرفته می شد و تظاهر می کنند که این کار هدف اش لکه دار کردن اسلام است. می شد و تظاهر می کند که این کار هدف اش لکه دار کردن اسلام است. که است نگر انتهای مهمی برای این رهیافت غیر انتقادی که تا اخیرا مسلط بوده است وجود دارد. مثلا ننگر بد به:

Abdullahi An-Na'im, *Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties,*Human Rights, and International Law (Syracuse, NY: Syracuse
University Press, 1990); Sami Aldeeb Abu Sahlieh, Les Musulmans face aux droits de l'homme: Religion et droit et politique.

Etude et documents (Bochum, Germany: Verlag Dr. Dieter Winkler, 1994); Jack Donnelly, "Human Rights and Human Dignity:
An Analytic Critique of Non-Western Conception of Human Rights," American Political Science Review 76 (1982): 306-316;
Tore Lindholm and Kari Vogt, eds., Islamic Law Reform and Human Rights: Challenges and Rejoinders (Copenhagen: Nordic Human Rights Publications, 1993).

۶. مثلا بنگرید به:

Ahmed Rashid, Militant Islam, Oil and Fundamentalism in Central Asia

یادداشتها ۳۴۳

(New Haven: Yale University Press, 2001).

7. Edward Said, *Orientalism* (London: Routledge and Kegan Paul, 1978).

۸. بعضى از لوازم كار سعيد براى دانشورى حقوقى در مقاله زير بررسى شدهاند: William Lafi Youmans, "Edward Said and Legal Scholarship," UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law 3 (2003-2004): 107-116.

۹. ارزیابی سعید از قالبوارهسازی های اورینتالیستی همتاهایی در ارزیابی هایی
 دارد که العظم در اثر زیر انجام داده است:

Sadiq Jalal al-'Azm, "Orientalism and Orientalism in Reverse," in *Forbidden Agendas: Intolerance and Defiance in the Middle East*, ed. Jon Rothschild (London: Al-Saqi Books, 1984), 349-381.

همچنین بنگرید به:

"The Importance of Being Earnest About Salman Rushdie," *Die Welt des Islams* 31 (1991): 1-49.

از همان نو پسنده.

 ۱۰. مقاله مهمی به قلم همکار سعید، تونی جوت، دیدگاههای واقعی سعید را درباره مسائل حقوق بشر به یاد می آورد. بنگرید به:

Tony Judt, "The Rootless Cosmopolitan," The Nation, July 19, 2004 که به نشانی زیر موجو د است:

http://www.thenation.com/article/rootless-cosmopolitan

۱۱. یکی از صداهای تأثیرگذاری که بیانگر ذهنیتی انتقادی است و بیشتر رایج می شود، خالد ابوالفضل است. بنگرید به:

Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: Oneworld, 2003),

"The Human Rights Commitment in Modern Islam," in *Human Rights and Responsibilities in the World Religions*, eds. Joseph Runzo, Nancy M. Martin, and Arvind Sharma (Oxford: Oneworld, 2003), 331-340.

۱۲. بنگرید به:

و

Baderin, International Human Rights, 27.

🏞 ۳۴۴

۱۳. بیان خوبی از این موضع را می توان در مقاله زیر یافت:

Adamantia Pollis and Peter Schwab, "Human Rights: A Western Construct with Limited Applicability," in *Human Rights: Cultural and Ideological Perspectives*, eds. Adamantia Pollis and Peter Schwab (New York: Praeger, 1979), 1-18.

۱۴. همان، ص. ۱۴.

15. Fernando Teson, "International Human Rights and Cultural Relativism," *Virginia Journal of International Law* 25 (1985): 875.

16. مجمع عمومی سازمان ملل. جلسه سی و نهم. کمیته سوم. جلسه شصت و پنجم برگزار شده در جمعه، هفتم دسامبر ۱۹۸۴، نیویورک. A/C.3/39/SR.65. در کتابی که مواضع ایران را در خصوص حقوق بشر به شکلی بسیار همدلانه ارائه می کند، این عبارت که ایران در نقض حقوق بشر تردیدی به خود راه نمی دهد از متن نقل شده بریده شده است. بنگرید به:

Baderin, International Human Rights, 30.

۱۷. بنگرید به:

Ann Elizabeth Mayer, "Universal Versus Islamic Human Rights: A Clash of Cultures or a Clash with a Construct?" *Michigan Journal of International Law* 15 (1994): 317-320, 371-377, 392.

18. "Women in Iran: An Online Discussion," *Middle East Policy* 8 (December 2001): 128-143.

۱۹. برای سنجش انتقادی گرایش نسبیت گرایان فرهنگی به یکپارچه کردن و شیواره کردن فرهنگ اسلامی، بنگرید به:

Mayer, "Universal Versus Islamic Human Rights," 379-402;

و:

- Reza Afshari, "An Essay on Islamic Cultural Relativism in the Discourse on Human Rights," *Human Rights Quarterly* 16 (1994): 235-276.
- 20. Louis Munoz, "The Rationality of Tradition," Archiv for Rechts und Sozialphilosphie 68 (1981): 212.
- 21. "Islam Guarantees Rights, Says Saud," Riyadh Daily, June 17, 1993,

که در کتابخانه زیر موجود است:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

22. Press release of Iran's permanent mission to the United Nations,

یادداشتها پادداشتها

"Statement by H. E. Dr. Mohammad-Javad Zarif, Deputy Foreign Minister and Head of Delegation of the Islamic Republic of Iran Before the World Conference on Human Rights," Vienna, 18 June 1993.

۲۳. قطعنامهای به نام «ترویج حقوق بشر و آزادیهای اساسی از طریق فهم بهتر ارزشهای سنتی نوع بشر.» A/HRC/12/L.13/Rev.1.

24. United Nations, "Traditional Values," Resolution adopted at Twelfth Session of HRC Source: WLUML Networkers,

به نشانی:

http://www.wluml.org/node/5581

25. Nick Cumming-Bruce, "Iran Defends Human Rights Record Before U.N. Council," The New York Times, February 16, 2010,

به نشانی:

http://www.nytimes.com/2010/02/16/world/middleeast/16geneva.html.

۲۶. برای نمونههایی از این که چطور مسلمانان افکار حقوق بشری را با سنت اسلامی تلفیق می کنند، بنگرید به:

Abdullahi An-Na'im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1990); Lindholm and Vogt, Islamic Law Reform and Human Rights; Lawyers Committee for Human Rights, Islam and justice: Debating the Future of Human Rights in the Middle East and North Africa (New York: Lawyers Committee for Human Rights, 1997); Khaled Abou El Fadl, "The Human Rights Commitment in Modern Islam," in Human Rights and Responsibilities in the World Religions, eds. Joseph Runzo, Nancy M. Martin, and Arvind Shama (Oxford: Oneworld, 2003), 301-364; and Abdolkarim Soroush, Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim Soroush, trans. and ed. Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri (Oxford: Oxford University Press, 2000).

آثار سروش همچنین در این وبسایت موجودند:

http://www.drsoroush.com/English.htm.

💠 ۳۴۶ اسلام و حقوق بشر

افکار فمینیستهای اسلامی که در فصل ششم بررسی میشوند نیز نشان میدهد که چطور اسلام را میتوان با حقوق بشر همنوا کرد.

۲۷. بنگرید به اعلامیه کازابلانکا که به نشانی زیر موجود است:

http://www.al-bab.com/arab/docs/international/hr1999.htm.

۲۸. اعلامیه بیروت درباره حفاظت منقطهای از حقوق بشر در جهان عرب که به نشانی زیر موجود است:

http://www.cihrs.org/focus/almethaq/beirut-declaration.htm.

29. Amitabh Pal, "Shirin Ebadi," The Progressive, September 2004,

به نشانی زیر:

http://www.progressive.org/sept04/intv0904.html.

۳۰. همان.

۳۱. در خصوص گرایش غربی به این که داشتن افکار مدرن را برای «شرقیها»ناسازگار تلقی می کنند، بنگرید به:

- Rhoda E. Howard, "Cultural Absolutism and the Nostalgia for Community," *Human Rights Quarterly* 15 (1993): 315-338.
- 32. Teson, "International Human Rights," 895.
- 33. Jack Donnelly, "Cultural Relativism and Universal Human Rights," Human Rights Quarterly 6 (1984): 411.
- 34. See, for example, the discussions among Islamists and human rights activists in

۳۴. مثلا برای بحث میان اسلام گرایان و فعالان حقوق بشر بنگرید به: Lawyers Committee, *Islam and Justice*.

که نشان میدهد چطور اسلام گرایان در پی این هستند که اهدافشان را با حقوق بشر همراه بدانند. همچنین بنگرید به:

- Khaled Elgindy, "The Rhetoric of Rashid Ghannouchi," *Arab Studies Quarterly* (Spring 1995): 101-119.
- 35. Ann Elizabeth Mayer, "The Fundamentalist Impact on Law, Politics, and Constitutions in Iran, Pakistan and the Sudan," in *Fundamentalisms and the State: Remaking Polities, Economics, and Militance,* eds. Martin Marty and Scott Appleby (Chicago: University of Chicago, 1993), 110.

یادداشتها

37. Sherif Tarek, "Emad El-Din Abdel Ghafour, Chairman of the Salaist Nour Party," ahramonline, Dec. Dec. 12, 2011

به نشانی:

http://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/64/29157/Egypt/Politics-/ Emad-ElDin-Abdel-Ghafour,-chairman-of-the-Salafist.aspx.

۳۸. بنا به عقیده حاشیهی قبول، به جای این که اجرای یکدست کنوانسیون اروپایی حقوق بشر در سراسر شورای اروپا لازم باشد، مقامات ملی تا حدی آزادی عمل دارند که بر سر تعریف، تفسیر و اجرای ضمانتهای پایه حقوق بشر آمده در این معاهده تصمیم بگیرند. مثلا بنگرید به:

- Howard Charles Yourow, *The Margin of Appreciation Doctrine in the Dynamics of European Human Rights Jurisprudence* (The Hague: Martinus Nijhoff, 1996).
- 39. Lawyers Committee, Islam and Justice.

۴۰. بیانیه این جلسه با ترجمهای آلمانی در مرجع زیر موجود است:

- Bassam Tibi, "Bericht i.iber das Kolloquium Arabischer Wissenschaftler und Schriftsteller: *Multaqa Tunis al-thaqafi 'an al-hurriyat al-dimuqratiya ji al-'alam al-'arabi/*Das kulturelle Tunis-Kolloquium über die Demokratischen Freiheiten in der Arabischen Welt im Centre Culture de Hammamet, April 1-3, 1983," *Orient* 24 (1983): 398-399.
- 41. The serious consequences of the freedom deficit in Arab countries have been analyzed in the studies by the United Nations Development Program and the Arab Fund for Economic and Social Development;

۴۱. عواقب جدی نقصان آزادی در کشورهای عربی در مطالعات برنامه توسعه سازمان ملل و صندوق عربی توسعه اقتصادی و اجتماعی تحلیل شدهاند؛ مثلا بنگرید به:

Arab Human Development Report 2002 (New York: United Nations Publications, 2002),

که به نشانی زیر نیز موجود است:

http://www.undp.org/rbas/ahdr/english2002.html.

42. See, for example, the statement of Saad Eddin Ibrahim, the prominent Egyptian campaigner for democracy, made in July 2002

🏞 ۳۴۸

before he was yet again dragged off to prison for daring to challenge Egypt's repressive system.

۴۲. مثلا بنگرید به بیانیه سعد الدین ابراهیم، پویش گر برجسته مصری دمو کراسی که در ژوئیه ۲۰۰۲ صادر کرد و پس از آن به خاطر جسارتش در به چالش گرفتن نظام سرکوبگر مصر به زندان برده شد:

"What After the Law? Statement from Saad Ibrahim, July 29, 2002,"

به نشانی:

http://www.nearinternational.org/alerts/egypt120020731en.html.

43. "Doha Declaration for Democracy and Reform," Daily Star, June 29, 2004,

به نشانی:

http://www.journalofdemocracy.or/Articles/Documents-Doha-Declaration-IS-4.pdf

44. The Pakistani ideologue Mawdudi made a similar assertion, claiming, "When we speak of human rights in Islam we mean those rights granted by God. Rights granted by kings or legislative assemblies can be withdrawn as easily as they are conferred; but no individual and no institution has the authority to withdraw the rights conferred by God."

۴۴. مودودی، ایدئولوگ پاکستانی، ادعای مشابهی کرد و گفت: «وقتی از حقوق بشر در اسلام صحبت می کنیم مرادمان آن حقوقی است که خدا داده است. حقوقی را که شاهان یا مجلسهای قانون گذاری می دهند به همان آسانی که اعطا می شوند پس نیز گرفته می شوند؛ ولی هیچ فردی و هیچ نهادی این ولایت و اختیار را ندارد که حقوقی را که خدا داده است پس بگیرد.» بنگرید به:

Abu'l A'la Mawdudi, *Human Rights in Islam* (Leicester, UK: Islamic Foundation, 1980), 15.

45. "Islam Guarantees Rights, Says Saud."

۴۶. په طور کلي، پنگريد په:

Baderin, International Human Rights and Islamic Law.

۴۷. این تفسیر را در مقاله زیر ببینید:

Tore Lindholm, "Prospects for Research on the Cultural Legitimacy of Human Rights: The Cases of Liberalism and Marx," in *Human Rights in Cross-Cultural Perspectives: A Quest for Consensus*,

یادداشتها یادداشتها

ed. Abdullahi An-Na'im (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1992), 397.

۴۸. همان، ۳۹۶–۳۹۷. ۴۹. مثلا ننگر بد به:

- Susan Waltz, "Universalizing Human Rights: The Role of Small States in the Construction of the Universal Declaration of Human Rights," *Human Rights Quarterly* 23 (2001): 59-60; Mary Ann Glendon, "Foundations of Human Rights: The Unfinished Business," *American Journal of Jurisprudence* 44 (1999): 4.
- 50. Mary Ann Glendon, *A World Made New: Eleanor Roosevelt and the Universal Declaration of Human Rights* (New York: Random House, 2001), 185.
- 51. Glendon, "Foundations of Human Rights," 6.
- 52. Fereydoun Hoveyda, "The Universal Declaration and 50 Years of Human Rights," *Transnational Law and Contemporary Problems* 8 (1998): 432.
- Susan E. Waltz, "Universal Human Rights: The Contribution of Muslim States," *Human Rights Quarterly* 26 (November 2004): 799-844.

۵۴. مثلا ىنگرىد به:

- Michael Ignatieff, "Human Rights as Idolatry," in *Human Rights as Politics and Idolatry*, ed. Amy Gutman (Princeton: Princeton University Press, 2001), 58-60, 183.
- 55. Johannes Morsink, *The Universal Declaration of Human Rights: Origins, Drafting, and Intent* (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999), 25-26.

۵۶. همان، ۲۵.

57. Waltz, "Universal Human Rights," 815.

۵۸. همان، ۸۲۲.

۵۹. همان، ۸۲۰.

۶۰. همان.

۶۱. همان، ۸۲۱.

62. Morsink, The Universal Declaration, 25.

❖ ۳۵۰ اسلام و حقوق بشر

63. Waltz, "Universal Human Rights," 823.

۶۴. همان، ۸۴۱.

65. Morsink, The Universal Declaration, 26.

66. Waltz, "Universal Human Rights," 839.

۶۷. همان، ۸۲۲–۸۲۳.

۶۸. همان، ۲۲۴.

۶۹. همان، ۸۲۸–۸۲۳.

۷۰. همان، ۸۴۰.

۷۱. تصویبهای معاهده حقوق بشر را می توان در وبسایت سازمان ملل در «وضعیت معاهدههایی که به دبیر کل تقدیم شده است» بررسی کرد که به نشانی زیر موجود است:

Status of Treaties Deposited with the Secretary General http://untreaty.un.org/ENGLISH/bible/englishinternetbible/partI/chapterIV/chapterIV.as.

- 72. Ann Elizabeth Mayer, "The Internationalization of Religiously Based Resistance to International Human Rights Law," in *Global justice and the Bulwarks of Localism: Human Rights in Context*, eds. Christopher L. Eisgruber and Andras Sajo (Boston: Martinus Nijhoff 2005), 223-255.
- 73. Karen Engle, "Culture and Human Rights: The Asian Values Debate in Context," *New York University Journal of International Law and Politics* 32 (2000): 291-332.

#### فصل دوم

- 1. Leo Strauss, *Natural Right and History* (Chicago: University of Chicago Press, 1953), 181-182.
- J. Roland Pennock, "Rights, Natural Rights, and Human Rights: A General View," in Human Rights: NOMOS XXIII, eds. J. Roland Pennock and John W Chapman (New York: New York University Press, 1981), 1.

 ۳. وضعیت تصویبها و ملاحظات مربوط به معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی را می توان در نشانی زیر پیدا کرد: یادداشتها یادداشتها

http://untreaty.un.org/ENGLISH/bible/englishinternetbible/partI/chapterIV/treaty5.asp.

Louis Henkin, "International Human Rights as Rights," in *Human Rights: NOMOS XXIII*, eds. J. Roland Pennock and John W Chapman (New York: New York University Press, 1981), 258-259.

۵. نویسنده از ترجمه انگلیسی قانون اساسی از نشانی زیر استفاده کرده است که
 ما اصل متن فارسی را در این جا عینا نقل کرده ایم:

"Constitution of the Islamic Republic of Iran of 24 October 1979 as amended to 28 July 1989," *Constitutions of the Countries of the World*, ed. Albert Blaustein and Gisbert Flanz (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1992).

9. اعلامیه قاهره را سازمان همکاری اسلامی پیش از کنفرانس جهانی حقوق بشر
 وین به سازمان ملل تقدیم کرد. بنگرید به:

UN GAOR, World Conference on Human Rights, 4th Session, Agenda Item 5, UN Doc. A/CONF.157/PC/62/Add.18 (1993).

۷. ىنگرىدىە:

Ann Elizabeth Mayer, "Universal Versus Islamic Human Rights: A Clash of Cultures or a Clash with a Construct?" *Michigan Journal of International Law* 15 (1994): 375.

۸. همان، ۲۷۱–۲۷۹.

۹. ىنگرىدىه:

Isabelle Vichniac, "La Commission internationale de juristes denonce un projet de 'declaration des droits de l'homme en Islam," *Le Monde,* February 13, 1992.

10. "Closing Session of Teheran's Islamic Summit Delayed," *Deutsche Presse Agentur*, December 11, 1997,

به نشانی:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

۱۱. بنگرید به:

"Saudi Arabia: The New Constitution," *Arab Law Quarterly* 8 (1993): 258-270; Rashed Aba-Namay, "The Recent Constitutional Reforms in Saudi Arabia," *International and Comparative Law* 

❖ ۳۵۲ اسلام و حقوق بشر

Quarterly 42 (1993): 295-331.

۱۲. ماده ۷ قانون می گفت که دولت قدرتش را از منابع اسلامی، قرآن و سنت پیامبر می گیرد و ماده ۱ می گفت که عربستان سعودی یک دولت اسلامی است. ۱۳. بنگر بد به:

Lawyers Committee for Human Rights, *The justice System of the Islamic Republic of Iran* (May 1993), 47-50.

۱۴. تحولات مشروطه خواهی در ایران در آثار زیر بررسی شدهاند:

Said Arjomand, ed., *Authority and Political Culture in Shi'ism* (Albany: State University of New York Press, 1988);

و:

Janet Mary, The Iranian Constitutional Revolution, 1906-1911: Grass-roots Democracy, Social Democracy, and the Origins of Feminism (New York: Columbia University Press, 1996).

۱۵. متممها در اثر زیر بررسی شدهاند:

Asghar Schirazi, *The Constitution of Iran: Politics and the State in the Islamic Republic*, trans. John O'Kane (London: I. B. Tauris, 1997), 95, 110-111, 234-237.

19. به خاطر محدودیت جا، گزارشهای مبسوطی را که به بررسی وضعیت حقوق بشر در این کشورها پرداختهاند نمی شود در اینجا فهرست کرد. می توان به بخشهای مربوط در گزارش عفو بین الملل، گزارش دیده بان حقوق بشر، و گزارشهای کشوری وزارت خارجه آمریکا درباره روشهای حقوق بشری مراجعه کرد که همگی سال به سال منتشر می شوند. هم چنین بنگرید به گزارشهای محلی که توسط بخشهای آفریقایی، آسیایی و خاورمیانهای دیده بان حقوق بشر اکه تهیه می شود و هم چنین توسط عفو بین الملل و کمیته حقوق دانان حقوق بشر (که ناماش به «اول حقوق بشر» تغییر یافته است) مراجعه کرد. گزارشهای گروههای حقوق بشری محلی نیز می توانند در صورتی توسط نهادهایی مستقل انجام شده باشند، مفید واقع شوند.

- 17. Human Rights Watch/Middle East, Iran: *Power Versus Choice. Human Rights and Parliamentary Elections in the Islamic Republic of Iran* (March 1996).
- 18. "Ayatollah Yazdi Denounces 'Conspiracy' Aimed at Undermining Country," *BBC Summary of World Broadcasts*, November 24, 1997,

یادداشتها

موجود در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

19. Ann Elizabeth Mayer, "Islamic Law as a Cure for Political Law: The Withering of an Islamist Illusion," *Mediterranean Politics* 7 (Autumn 2002): 117-142.

 Reza Afshari, Human Rights in Iran: The Abuse of Cultural Relativism (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2001); Ervand Abrahamian, Tortured Confessions (Berkeley: University of California Press, 1999).

۲۱. نقل شده در:

Edward Mortimer, "Islam and Human Rights," *Index on Censorship* 12 (October 1983): 5.

۲۲. مثلا بنگرید به:

- Charles Kurzman, "Critics Within: Islamic Scholars' Protests Against the Islamic State in Iran," *International journal of Politics, Culture and Society* 15 (2001): 341-359; Ziba Mir-Hosseini and Richard Tapper, *Islam and Democracy in Iran: Eshkevari and the Quest for Reform* (London: I. B. Tauris, 2006).
  - 23. Mayer, "Islamic Law as a Cure for Political Law," 117-142.

۲۴. بنگرید به:

Ladan Boroumand and Roya Boroumand, "Illusion and Reality of Civil Society in Iran: An Ideological Debate," in "Iran Since the Revolution," special issue, *Social Research* 67 (Summer 2000): 303-344.

۲۵. پیشینه مفیدی در مراجع زیر آمده است:

J. Millard Burr and Robert O. Collins, Requiem for the Sudan: War, Drought, and Disaster on the Nile (Boulder: Westview Press, 1995); Human Rights Watch/Africa, Civilian Devastation: Abuses by All Parties in the War in Southern Sudan (New York: Human Rights Watch, 1994); Ann Lesch, The Sudan: Contested National Identities (Bloomington: Indiana University Press, 1998); and Human Rights Watch, Sudan, Oil and Human Rights

🏞 ۳۵۴ اسلام و حقوق بشر

(New York: Human Rights Watch, 2003).

- 26. BBC Summary of World Broadcasts, May 1, 1984, ME/7631/N8.
- 27. "The Transitional Constitution of the Republic of the Sudan, 1985," in *Constitutions of the Countries of the World*, eds. Albert Blaustein and Gisbert Flanz (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1989).

ماده ۳به اصول قانون اساسی بالاترین جایگاه را داده است تا بر همه قوانین دیگر رجحان داشته باشند؛ ماده ۵ می گوید که همه دولتها باید بکوشند تا «تعصب نژادی و دینی را ریشه کن کنند»؛ و ماده ۱۷ می گوید که همه افراد در برابر قانون مساوی هستند.

۲۸. بنگرید به گزارشهایی از:

Africa Watch, Denying "the Honor of Living." Sudan: A Human Rights Disaster (March 1990); Threat to Women's Statusftom Fundamentalist Regime (March 1990); New Islamic Penal Code Violates Basic Human Rights (April 1991); Inside al-Bashir's Prisons (February 1991); The Ghosts Remain: One Year After an Amnesty Is Declared, Detention and Torture Continue Unabated (February 1991); and Eradicating the Nuba (September 1992).

۲۹. درباره برنامه های شبه –قانون اساسی که دولت البشیر در پیش گرفته بود، بنگرید به: Peter Nyot Kok, "Codifying Islamic Absolutism in the Sudan: A Study in Constitution-Making Under al-Bashir," *Orient* 36 (1995): 673-706.

30. "Sudan Says UN Human Rights Text Offends Islam," *Agence France Presse*, February 23, 1994,

مو جو د در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

31. "Sudan Calls UN Official a Blasphemer," *International Herald Tri*bune, March 9, 1994,

مو جو د در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

۳۲. بنگرید به:

Amnesty International, Sudan: North-South Peace Deal Leaves Future of Human Rights Uncertain, AI Index: AFR 54/002/2005 (Pub-

یادداشتها یادداشتها

lic) News Service No. 003, January 7, 2005.

۳۳. چنان که ذکر آن رفت، رییس جمهور ضیاء با گروههایی مانند جماعت اسلامی مودودی متحد شده بود. «امیر» عنوانی است که مودودی برای رهبر دولت اسلامی می پسندید.

34. "Political Plan Announced, Seventh Session of Federal Council.

Address by President General Muhammad Zia ul-Haq, Islamabad, August 12, 1983. Supplement to the Constitution of the Islamic Republic of Pakistan," in Blaustein and Flanz, eds., *Constitutions*, 182.

۳۵. بنگرید به:

Rubya Mehdi, *The Islamization of the Law in Pakistan* (Chippenham, England: Nordic Institute of Asian Studies, 1994).

۳۶. تحلیل های مرتبط از جمله در مراجع زیر آمدهاند:

Olivie.r Roy, Afghanistan: From Holy War to Civil War (Princeton: Darwin Press, 1995); Ahmed Rashid, Taliban: Militant Islam, Oil and Fundamentalism in Central Asia (New Haven: Yale Nota Bene, 2001).

۳۷. مجموعه بسیار مفیدی از گزارشهای دیده بان حقوق بشر درباره ی جنبه هایی تأسف بار از وضعیت حقوق بشر در افغانستان به نشانی زیر موجود است: http://www.hrw.org/asia/afghanistan.

۲۸. این موضوع در اثر زیر بررسی شده است:

Aba-Namay, "Recent Constitutional Reforms," 295-331,

و در اثر زیر بررسی انتقادی شده است:

Middle East Watch, *Empty Reforms: Saudi Arabia's New Basic Laws* (May 1992).

۳۹. برای بحث درباره عریضه هایی که پیش از قانون پایه مطرح شده اند، بنگرید به:

Middle East Watch, Empty Reforms, 59-62.

- 40. Ann Elizabeth Mayer, "Conundrums in Constitutionalism: Islamic Monarchies in an Era of Transition," *UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law* 1 (2002): 190-204.
- 41. Middle East Watch, Empty Reforms, 2.

💠 ۳۵۶ اسلام و حقوق بشر

# فصل سوم

۱. بنگرید به:

A. J. Arberry, Sufism: *An Account of the Mystics of Islam* (New York: Macmillan, 1950).

 Khaled Abou El Fadl, "The Human Rights Commitment in Modern Islam," in *Human Rights and Responsibilities in the World Religions*, eds. Joseph Runzo, Nancy M. Martin, and Arvind Sharma (Oxford: Oneworld, 2003), 331-340.

٣. همان، ٣٣٤.

۴. همان، ۳۰۱–۳۶۴؛ و:

- Lenn Goodman, *Islamic Humanism* (Oxford: Oxford University Press, 2003).
- Majid Khadduri, *The Islamic Conception of Justice* (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1984), 78-105.

A. J. Arberry, Revelation and Reason in Islam (London: Allen and Unwin, 1957) and Mohamed El-Shakankiri, "Loi divine et loi humaine et droit dans l'histoire juridique de Islam," Studia Islamica 59 (1981): 161-182.

۷. عقاید متعزله در آثار زیر بررسی شدهاند:

- George Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of 'Abd al-Jabbar (Oxford: Clarendon Press, 1971); and Chikh Bouamrane, Le problème de la liberté humaine dans la pensée musulmane: Solution mu'tazilite (Paris: J. Vrin, 1978).
- 8. Bouamrane, Le problème de la liberté humaine, 344-345.

۹. برای در آمدی به عقاید او، بنگرید به:

Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim Soroush, eds. and trans. Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri (Oxford: Oxford University Press, 2000);

و وبسايت او:

http://www.drsoroush.com/.

۱۰. دیدگاههای خمینی در این اثر ارائه شدهاند:

یادداشتها یادداشتها

Farhang Rajaee, *Islamic Values and World View: Khomeyni on Man, the State, and International Politics* (Lanham, MD: University Press of America, 1983): 42-45.

۱۱. بنگرید به:

Noel Coulson, "The State and the Individual in Islamic Law," *International and Comparative Law Quarterly* 6 (1957): 49-60.

۱۲. ىنگرىد بە:

Erwin J. Rosenthal, *Political Thought in Medieval Islam: An Introductory Outline* (Cambridge: Cambridge University Press, 1962).

۱۳. می توان عناصری از اندیشه حقوقی اسلامی را یافت که نزدیک به رهیافت قانون طبیعی به حقوق در غرب است. بنگرید به:

- Myres McDougal, Harold Lasswell, and Lung-chu Chen, *Human Rights and World Order: The Basic Policies of an International Law of Dignity* (New Haven: Yale University Press, 1980), 68-71.
- 14. Coulson, "The State and the Individual," 50.

۱۵. نمونههایی از آثاری که انسان گراییای را که بخشی از سنت اسلامی بود و همچنان ادامه دارد، مستند می کنند، عبارتاند از:

Mohammed Arkoun, L'humanisme Arabe au ive/ve siècle: Miskawayh, philosophe et historien (Paris: J. Vrin, 1970), and Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder: Westview Press, 1994); Marcel Boisard, L'humanisme de l'Islam (Paris: Albin Michel, 1979); Hisham Djait, La Personnalité et le devenir arabo-islamiques (Paris: Albin Michel, 1974); Joel Kraemer, Humanism in the Renaissance of Islam: The Cultural Revival During the Buyid Age (Leiden: Brill, 1986); Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982); and Goodman, Islamic Humanism.

۱۶. بعضی از نمونهها در این اثر آمدهاند:

- Franz Rosenthal, *The Muslim Concept of Freedom Prior to the Nineteenth Century* (Leiden: Brill, 1960), 100-101, 105, 144.
- 17. Elie Adib Salem, *Political Theory and Institutions of the Khawarij* (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1965); Khadduri,

🍫 ۳۵۸

The Islamic Conception of Justice, 20-23.

18. Hani Shukrallah, "Human Rights in Egypt: The Cause, the Movement and the Dilemma," *Cairo Papers in Social Science. Human Rights: Egypt and the Arab World. Fourth Annual Symposium* 17 (Fall1994): 55.

Fatima Mernissi, *Islam and Democracy: Fear of the Modern World,* trans. Mary Jo Lakeland (Reading, Mass.: Addison-Wesley, 1992); and Ann Elizabeth Mayer, "Moroccans: Citizens or Subjects? A People at the Crossroads," *New York University journal of International Law and Politics* 26 (1993): 63-105.

١٩. مثلا بنگريد به:

Omid Safi, ed., *Progressive Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism* (Oxford: Oneworld Publications, 2005); Joshua Cohen and Ian Lague, eds., *The Place of Tolerance in Islam* (Boston: Beacon Press, 2002).

۲۰. ىنگرىدىه:

Said Amir Arjomand, "Constitutions and the Struggle for Political Order: A Study in the Modernization of Political Traditions," *European Journal of Sociology* 33 (1992): 39-82.

۲۱. بنگرید به:

Farhat Ziadeh, Lawyers, the Rule of Law, and Liberalism in Modern Egypt (Stanford: Hoover Institution, 1968); Nathan Brown, The Rule of Law in the Arab World: Courts in Egypt and the Arab States of the Gulf (Cambridge: Cambridge University Press, 1997).

۲۲. بنگرید به:

Albert Hourani, *Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939* (Oxford: Oxford University Press, 1967).

۲۳. ىنگرىد بە:

Abdol Karim Lahidji, "Constitutionalism and Clerical Authority," in Authority and Political Culture in Shi'ism, ed. Said Arjomand یادداشتها یادداشتها

(Albany: State University of New York Press, 1988), 133-158; and Abdul-Hadi Hairi, *Shi'ism and Constitutionalism in Iran* (Leiden: Brill, 1977).

۲۴. قانون پایه هر گونه قصد و نیتی را برای این که قانون اساسی مشروطه باشد رد می کند و خود را «نظام الاساسی الحکم» می خواند. ماده ۱ می گوید که «قانون اساسی» یا «دستور» کشور، قرآن و سنت است. قانون پایه در مقاله زیر با قانون اساسی مراکش مقایسه شده است:

- Ann Elizabeth Mayer, "Conundrums in Constitutionalism: Islamic Monarchies in an Era of Transition," *UCLA Journal of Islamic and Near Eastern Law* 1 (Spring/Summer 2002): 183-228.
- 25. A. K. Brohi, "The Nature of Islamic Law and the Concept of Human Rights," in *International Commission of Jurists, Kuwait University, and Union of Arab Lawyers, Human Rights in Islam: Report of a Seminar Held in Kuwait, December* 1980 (International Commission of Jurists, 1982), 43-60.
- 26. A. K. Brohi, "Islam and Human Rights," *PLD Lahore* 28 (1976): 148-160.
- 27. A. K. Brohi, "The Nature of Islamic Law and the Concept of Human Rights," *PLD Journal* (1983): 143-176.
- 28. Brohi, "The Nature of Islamic Law" (Kuwait seminar), 48.
- 29. Brohi, "Islam and Human Rights," 150.

۳۰. همان، ۱۵۱.

۳۱. همان، ۱۵۲.

٣٢. همان، ١٥٩.

۳۳. برای دید گاههای دیگری مشابه با دید گاههای بروهی، بنگرید به:

Abdul Aziz Said, "Precept and Practice of Human Rights in Islam," Universal Human Rights 1 (1979): 73-74, 77; M. F. al-Nabhan, "The Learned Academy of Islamic Jurisprudence," Arab Law Quarterly 1 (1986): 391-392; Taymour Kamel, "The Principle of Legality and Its Application in Islamic Criminal Justice," in The Islamic Criminal justice System, ed. Cherif Bassiouni (New York: Praeger, 1982), 169; and Cherif Bassiouni, "Sources of Islamic Law and the Protection of Human Rights," in The Is-

💠 ۳۶۰ اسلام و حقوق بشر

*lamic Criminal Justice System*, ed. Cherif Bassiouni (New York: Praeger, 1982), 13-14, 23.

34. Abu'l A'la Mawdudi, *The Islamic Law and Constitution* (Lahore: Islamic Publications, 1980), 252.

در نسخه اصل، با ترجمهای دقیق تر آمده است: «استماع و اطاعت وظیفه هر مرد مسلمان است در هر آنچه که خوش می دارد یا ناخوش می دارد.»

Ibn al-Farra' al-Baghawi, *Mishkat Al-Masabih*, vol. 2, trans. James Tobson (Lahore: Muhammad Ashraf, 1963), 780.

- 35. Jack Donnelly, "Human Rights as Natural Rights," *Human Rights Quarterly* 4 (1982): 391.
  - 36. Mawdudi, Human Rights, 37.

۳۷. ادعاهایی مبنی بر این که مردگان حقوق بشر دارند نادر هستند. اگر کسی فلسفهای منسجم داشته باشد که در آن مردگان هم دارای حقوق بشر هستند، احتمالا حقوق دیگری نیز برای مردگان در نظر میگیرد. بنگرید به:

Raymond Belliotti, "Do Dead Human Beings Have Rights?" *Personalist* 60 (1979): 201-210.

۳۸. همان، ۲۴–۲۵.

۳۹. همان، ۲۴.

۴۰. همان، ۳۶.

۴۱. همان.

۴۲. همان، ۱۷.

۴۳. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، ماده ۱.ب.

44. Mawdudi, Human Rights, 18.

۴۵. اعلامیه حقوق قاهرهی حقوق بشر در اسلام، ماده ۱۴.

46. Mawdudi, Human Rights, 18.

۴۷. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، ماده ۲۰. ه.

48. Mawdudi, Human Rights, 38.

۴۹. همان، ۲۲.

۵۰. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، نسخه عربی، ماده ۱۴.

۵۱. جست وجو برای هویت فرهنگی در بسیاری از جوامع سابقا مستعمره ادامه دار د. ننگ بد به:

Borhan Ghalioun, "Identité, culture et politique culturelle dans les pays

depéndants," Peuples Méditerranéens 16 (1981): 31-50.

52. Abu'l A'la Mawdudi, *Purdah and the Status of Women in Islam* (Lahore: Islamic Publications, 1979), 45.

این جا از چهرههایی یاد شده است چون «قاضی بن لیندزی، رییس دادگاه نوجوانان دنور» (۵۹)، «دکتر کرفت ابینگ [کذا]» (۱۱۶) «وستر مارک [کذا]» (۱۲۷) تا نشان بدهد که توجیهی علمی برای احکام شریعت وجود دارد. حتی عباراتی در ماهنامه آمریکایی مشهور ریدرز دایجست درخور نقل قول دیده شدهاند.

53. Sultanhussein Tabandeh, *A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights*, trans. F. J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 15.

۵۴. مثلا بنگريد به:

Asghar Schirazi, *The Constitution of Iran: Politics and the State in the Islamic Republic* (New York: I. B. Tauris, 1997), 162-172.

۵۵. بنگرید به اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی و آثار تابنده و مودودی که در آنها از منابعی نقل قول شده است بدون این که نشان داده شود چطور حقوق به زعم آنها مندرج در این منابع از آنها استخراج شدهاند.

56. International Commission of Jurists, Human Rights in Islam, 9.

همچنین بنگرید به نکاتی در صفحات ۱۱ و ۳۴.

۵۷. همان، ۵۴.

58. "Islam a Champion of Human Rights, Official Says," *Compass Newswire*, October 28, 1997,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

- 59. Tabandeh, A Muslim Commentary, 85.
- 60. Mawdudi, Human Rights, 15.

۶۱. همان، ۳۹.

۶۲. مثلا بنگرید به:

Mawdudi, Human Rights, 15, 17-22.

63. International Commission of Jurists, Human Rights in Islam, 7.

۶۴. همان، ۴۹-۵۵.

🏞 ۳۶۲ اسلام و حقوق بشر

۶۵. بنگرید به:

Abdullahi An-Na'im, *The Second Message of Islam* (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 1987);

و کتاب دیگرش:

Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 1990).

۶۶. مثلا بنگرید به:

Khaled Abou El Fadl, "A Distinctly Islamic View of Human Rights-Does It Exist and Is It Compatible with the Universal Declaration of Human Rights?" in *Islam and Human Rights: Advancing a US-Muslim Dialogue*, ed. Shireen Hunter (Washington, DC: CSIS Press, 2005), 27-42.

۶۷. بنگرید به:

Arkoun, Rethinking Islam, and the critique of religious thought by Sadiq Jalal al-'Azm, Naqd al-fikr al-dini (Beirut: Dar al-tali'a, 1972);

و:

Muhammad Sa'id al-Ashmawy, *Against Islamic Extremism*, ed. Carolyn Fluehr-Lobban (Gainesville: University Press of Florida, 2001).

۶۸. مثلا بنگرید به:

Suha Taji-Farouki, ed., *Modern Muslim Intellectuals and the Qur'an* (Oxford: Oxford University Press, 2004).

#### فصل چهارم

- 1. Rosalyn Higgins, "Derogations Under Human Rights Treaties," *British Yearbook of International Law* 48 (1976-1977): 281.
- Myres McDougal, Harold Lasswell, and Lung-chu Chen, "The Aggregate Interest in Shared Respect and Human Rights: The Harmonization of Public Order and Civic Order," New York Law School Law Review 23 (1977-1978): 183.

۳. همان، ۲۰۱–۲۰۲.

۴. همان، ۲۰۲.

۵. اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی، مواد ۱، ۷، ۱۰ و ۱۶ به ترتیب.

اعلامیه جهانی حقوق بشر، و معاهده بینالمللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، ماده ۱۸.

۷. اعلامیه جهانی حقوق بشر، ماده ۲۳ و معاهده بین المللی حقوق مدنی و سیاسی (ICCPR)، ماده ۶.

8. Johannes Morsink, "The Philosophy of the Universal Declaration," *Human Rights Quarterly* 6 (1984): 318.

٩. اعلامیه جهانی حقوق بشر، مواد ۱۹، ۲۰ و ۲۱ به ترتیب.

۱۰. معاهده بين المللي حقوق مدني و سياسي (ICCPR)، مواد ۶ و ۹ به ترتيب.

11. Ebow Bondzie-Simpson, "A Critique of the African Charter on Human and Peoples' Rights," *Howard Law Journal* 31 (1988): 660-661.

۱۲. بنگرید به:

- Courtney W. Howland, "The Challenge of Religious Fundamentalism to the Liberty and Equality Rights of Women: An Analysis Under the United Nations Charter," *Columbia Journal of Transnational Law* 35 (1997): 327-331.
- Yves Linant de Bellefonds, *Traité de droit musulman comparé*, vol.
   *Théorie de l'acte juridique* (Paris: Mouton, 1965), 18-50; and Noel Coulson, *A History of Islamic Law* (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1964), 21-119.

۱۴. اندیشه اصلاحی اسلامی در آثار زیر ارزبایی شده است:

Malcolm Kerr, *Islamic Reform* (Berkeley: University of California Press, 1966); Charles Adams, *Islam and Modernism in Egypt: A Study of the Modern Reform Movement Inaugurated by Muhammad Abduh* (New York: Russell and Russell, 1968); and Aziz Ahmad, *Islamic Modernism in India and Pakistan*, 1857-1964 (London: Oxford University Press, 1967).

۱۵. مثلا بنگر بد به:

Abdolkarim Soroush, Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdolkarim Soroush, trans. and eds. Mahmoud Sadri and Ahmad Sadri (Oxford: Oxford University Press, 2000); Mohammed Arkoun, The Unthought in Contemporary

♦ ۳۶۴ اسلام و حقوق بشر

Islamic Thought (London: Saqi Books, 2002); Khaled Abou El Fadl, Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: Oneworld 2003); and Omid Safi, ed., Progressive Muslims: On Justice, Gender, and Pluralism (Oxford: Oneworld Publications, 2005).

۱۶. بنگرید به:

Ervand Abrahamian, *Khomeinism* (Berkeley: University of California Press, 1993).

۱۷. بنگرید به:

Abdul-Hadi Hairi, *Shi'ism and Constitutionalism in Iran* (Leiden: Brill, 1977),

که نمونههای زیادی را از مخالفتهای علما با مشروطه پیشنهادی به دست می دهد. 
۱۸. یکی از شاهدان عینی تظاهراتی علیه مشروطه پیشنهادی گزارش می کند 
که ملایی اعلام کرده بود که هر چند نفر را که می شود باید از مشروطه خواهان 
کشت و از پیرواناش خواسته بود دو نفر از مشروطه خواهان را به قصد کشت 
کتک بزنند. بعدا جنازه آویختهی مشروطه خواهان را به نمایش گذاشته بودند. 
همان، ۲۱۸.

19. این پدیده که علما از مقاصد آزادی های غربی سوء تعبیر داشتند در بسیاری از بخش های کتاب حائری بررسی شده است. بنگرید به همان منبع.

- 20. Abid Al-Marayati, *Middle Eastern Constitutions and Electoral Laws* (New York: Praeger, 1968), 17-20.
- 21. Shaul Bakhash, *The Reign of the Ayatollahs* (New York: Basic Books, 1984), 77.

۲۲. همان، ۷۸.

۲۳. همان.

۲۴. قوانین معمولا به قوانین سکولار اشاره دارد. اما با افزودن صفت «اسلامی» به آن، مثل اینجا، قوانین گویا همان «موازین اسلامی» است. کاربرد این اصطلاح با استفاده از آن در اصل ۴، که در آن ارجاع فقط به قانون سکولار است تفاوت دارد چون بیان شده است که قوانین باید مبتنی بر و مقید به «موازین اسلامی» باشند.

۲۵. بنگرید به:

Lawyers Committee for Human Rights, The Justice System of the Is-

*lamic Republic of Iran* (New York: Lawyers Committee for Human Rights, 1993).

۲۶. بنگرید به:

Ziba Mir-Hosseini and Richard Tapper, *Islam and Democracy in Iran:* Eshkevari and the Quest for Reform (London: I. B. Tauris, 2006).

۲۷. نمونه ای از این که چطور محاسبات منافع سیاسی می تواند بر هر دغدغه ی نسبت به وفاداری به احکام شریعت غلبه کند در ادعای خمینی در هفدهم دی ماه ۱۳۶۶ دید که حکومت او مجاز است هر کاری را که به مصلحت اسلام باشد انجام دهد. او ادعا کرد که حکومت اسلامی ایران در زمره مهم ترین نهادهای الهی است و بر هر امر ثانویه دیگری از جمله نماز، روزه و حج اولویت دارد. نگر بد به:

Asghar Schirazi, *The Constitution of Iran: Politics and the State in the Islamic Republic*, trans. John O'Kane (London: I. B. Tauris, 1997), 229-231.

۲۸. مجال بررسی این شورا در اینجا نیست ولی در اثر زیر به آن پرداخته شده است:

Schirazi, The Constitution of Iran.

۲۹. نمونه هایی از مشکلات ترجمه اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی را می توان در ترجمه های لفظ به لفظ از نسخه عربی به انگلیسی و فرانسوی دید که منجر به ناهم خوانی هایی شده است. بنگرید به:

Islamo Christiana 9 (1983): 103-120 (English) and 121-140 (French).

۳۰. در نسخه انگلیسی جزوه اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی که شورای اسلامی منتشر کرده است، این یادداشتها در صفحه ۱۶ پس از تمهیدات حقوق قرار داده شدهاند.

۳۱. در همتای عربی این ماده، در می یابیم که در واقع «حق» نشر و تبلیغ اسلام در آن گنجانده شده است.

۳۲. در نسخه عربی «الانتقال» است که به انگلیسی «transfer» ترجمه شده است.

۳۳. مثلا بنگرید به:

Abu'l A'la Mawdudi, Purdah and the Status of Women in Islam (Lahore: Islamic Publications, 1979), 145-147, 200-209.

34. Sultanhussein Tabandeh, A Muslim Commentary on the Universal

💸 ۳۶۶

*Declaration of Human Rights*, trans. F. J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 20.

- 35. Tabandeh, A Muslim Commentary, 73.
- 36. Abu'l A'la Mawdudi, *Human Rights in Islam* (Leicester, England: Islamic Foundation, 1980), 28-29.

۳۷. بنگرید به:

"Transitional National Assembly Approves Document on Human Rights," *BBC Summary of World Broadcasts*, July 20, 1993,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

38. Constitution of the Islamic Republic of Afghanistan,

به نشانی:

http://www.oefre.unibe.ch/law/icl/af0000\_.html.

۳۹. برای پیشینه این بحث بنگرید به:

- Nathan J. Brown, "Iraq's Constitutional Process Plunges Ahead," in Carnegie Endowment for International Peace Policy Outlook, July 2005.
- 40. Law of Administration for the State of Iraq for the Transitional Period,

به نشانی:

http://www.cpa-iraq.org/government/TAL.html.

 U.S. Commission on International Religious Freedom Tells U.S. Ambassador Draft Constitution Fails to Protect Fundamental Rights," July 26, 2005,

به نشانی:

- $http://www.uscirf.gov/mediaroom/press/2005/july/07262005\_iraq. \\ html.$
- 42. James Glanz, "U.S. Builds Pressure for Iraq Constitution as Deadline Nears," *New York Times*, August 14, 2005, 6.

۴۳. بنگرید به ترجمه قانون اساسی عراق، به نشانی:

http://www.washingtonpost.com/wp-dyn/content/article/2005/10/12/AR2005101201450.html.

یادداشتها ۳۶۷ 💠

44. Khalilzad Speeches, "Iraqi Draft Constitution Balances Islam, Democracy, Envoy Says," August 23, 2005,

ىنگرىد بە:

http://iraq.usembassy.gov/iraq/20050823\_khalilzad\_press\_conference.html.

## فصل پنجم

۱. مقدمهای بر این دو جنبه از میراث اسلامی را در اثر زیر می توان خواند:

Louise Marlow, *Hierarchy and Egalitarianism in Islamic Thought* (Cambridge: Cambridge University Press, 1997).

۲. خلاصهای از احکام احوال شخصیه را می توان در اینجا دید:

Joseph Schacht, *Introduction to Islamic Law* (Oxford: Clarendon Press, 1964), 24-33.

۳. یکی از مثالها محکومیت اصل برابری در متمم نخستین قانون اساسی ایران است که تعدادی از علمای بر جسته شبعه آن را امضا کر دهاند. بنگر بد به:

Abdul-Hadi Hairi, *Shi'ism and Constitutionalism in Iran* (Leiden: Brill, 1977), 221-222, 232-233.

4. Abu'l A'la Mawdudi, *Human Rights in Islam* (Leicester, England: Islamic Foun-dation, 1980), 28-29.

۵. همان، ۲۱.

ع همان، ۳۲

۷. نویسنده از ترجمه انگلیسی از این منبع استفاده کرده است:

"Constitution of the Islamic Republic of Iran of 24 October 1979 As Amended to 28 July 1989," in *Constitutions of the Countries of the World, eds. Albert Blaustein and Gisbert Flanz* (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1992).

٨ آيات نقل شده اين ها هستند: «أَلَا نَعْبُدُ إِلَا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا» (٣:٤٣) و «إِنّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وأَنْتَى اللهُ (٤٩:١٣). به طور تاريخى اين آيات براى تفسير و فهم برابرى به كار نرفته اند.

9. Sultanhussein Tabandeh, *A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights*, trans. F.J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 15.

💠 ۳۶۸ اسلام و حقوق بشر

۱۰. همان، ۱۹.

۱۱. همان، ۲۰.

12. Jacobus Ten Broek, *The Antislavery Origins of the Fourteenth Amendment* (Berkeley: University of California Press, 1951).

۱۳. تفاسیر اولیه مسلمانان از اصل برابری در اثر حائری بررسی شدهاند: Hairi, Shi 'ism and Constitutionalism, 224-234.

۱۴. این تفسیر میرزا محمد حسین نائینی، از علمای برجسته شیعه بود که تلاش می کرد نشان دهد که حقوق مشروطه خواهانه با اسلام سازگار است. همان، ۲۲۴.

10. تحلیل مربوط در این مقاله ارائه شده است:

Courtney W Howland, "The Challenge of Religious Fundamentalism to the Liberty and Equality Rights of Women: An Analysis Under the United Nations Charter," *Columbia Journal of Transnational Law* 35 (1997): 329-330.

19. مثلا از پیامبر نقل شده است که گفته است عرب بر غیر عرب، سرخ (این جا به معنی «سفید» در کاربرد امروزی آمریکایی) بر سیاه، یا سیاه بر سرخ برتری ندارند مگر به تقوا؛ همچنین از پیامبر نقل شده است که اگر دختر خودش هم سرقت کند، دستاش مانند هر دزد دیگری قطع خواهد شد.

۱۷. از آنجا که مقولهبندی های عربی و انگلیسی تناظری ندارند و ترجمه انگلیسی پیداست که تقریب بسیار سرسری ای به متن عربی است، از نسخه انگلیسی نمی توان برای روشن کردن معنای مبهم اصطلاحات «جنس» و «عرق» استفاده کرد. از آنجایی که تمهیدات دیگر اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی تبعیض مبتنی بر جنسیت را روا می دارند، «جنس» را در ماده ۳. ب. به معنای «جنسیت» گرفتن، که ممکن است حتی خنثی به نظر برسد، متضمن تناقضات درونی در متن است. اما با توجه به عدم سازگاری میان نسخههای انگلیسی و عربی، می توان پیش بینی کرد که بعضی از تمهیدات مانع تبعیض جنسیت محور باشد و بعضی چنین تبعیضی را روا بدانند.

18. Ansar Burney v. Federation of Pakistan, PLD FSC, 1983, 73.

**۱۹. همان، ۹۳**.

۲۰. این تمهید نمونه دیگری است از تفاوتهای میان نسخههای عربی و انگلیسی. نسخه انگلیسی طوری طراحی شده است که این تصور را ایجاد کند که شبیه قانون حقوق بشر بن المللی است.

یادداشتها ۳۶۹ 💠

۲۱. نوری در کمیته های انقلابی و سپاه پاسداران، در بحث های قانون اساسی پس از انقلاب و در مجلس پس از انقلاب فعال بود. این اطلاعات به لطف پروفسور حامد الگار فراهم شده است.

22. Yahya Noori [Nuri], "The Islamic Concept of State," *Hamdard Islamicus* 3 (1980): 78.

۲۳. همان، ۸۳.

۲۴. همان، ۷۰–۸۰.

۲۵. کتاب ارول در ایران از انقلاب به بعد محبوبیت فراوانی داشته است. تا سال ۱۹۸۴، ترجمه ای فارسی از «مزرعه حیوانات» یکی از پرفروش ترین کتابهای ایران بود و جورج ارول پرفروش ترین نویسنده در ایران. بنگرید به:

"Book Boom in Tehran," Index on Censorship (October 1984), 9.

#### فصل ششم

اصلاحات انجام شده توسط قرآن به صورت نموداری در مجلدی ارائه شده است که تحت اشراف مجمع سترگ و مسائل جهانی آگاهی برای صندوق ملی (Giant Forum and Global Issues Awareness for National Trust) با همکاری صندوق توسعه زنان، آژانس توسعه بین المللی کانادا (CIDA)، اسلام آباد، یا کستان تولید شده است. بنگرید به:

International Conference on Islamic Laws and Women in the Modern World: Islamabad, December 22-23, 1996 (Islamabad: Giant Forum, 1996), 20-21.

از این پس، تنها با عنوان زیر به آن اشاره می شود:

International Conference on Islamic Laws.

- 2. Fazlur Rahman, "The Status of Women in the Qur'an," in *Women and Revolution in Iran, ed. Guity Nashat* (Boulder: Westview Press, 1983), 38.
- Jane Smith, "Women, Religion, and Social Change in Early Islam," in Women, Religion, and Social Change, eds. Yvonne Haddad and Ellison Findley (Albany: State University of New York Press, 1985), 19-35.

۴. بنگرید به بررسی ناهماهنگیهای میان منابع اصیل و تفسیرهای بعدی در منابع

🏞 ۳۷۰

زير:

Barbara Stowasser, "The Status of Women in Early Islam," in *Muslim Women*, ed. Freda Hussain (New York: St. Martin's Press, 1984), 11-43; Asma Barlas, "*Believing Women*" in *Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur'an* (Austin: University of Texas Press, 2002); and Fatima Mernissi, *The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women's Rights in Islam* (Reading, MA: Addison-Wesley, 1991).

5. Rahman, "The Status of Women," 37.

9. در آمدی بر جنبههایی از وضعیت زنان در شریعت را می توان در منابع زیر دید:

Joseph Schacht, Introduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press, 1964), 126-127; Yves Linant de Bellefonds, Traité de droit musulman comparé, vol. 2, Le Mariage: La Dissolution du mariage (Paris: Mouton, 1965); Noel Coulson, Succession in the Muslim Family (Cambridge: Cambridge University Press, 1971); Ghassan Ascha, Du statut inférieur de la femme en Islam (Paris: L'Harmattan, 1987); and International Conference on Islamic Laws.

۷. خلاصهای از این تغییرات را می توان در منبع زیر دید:

J. N.D. Anderson, *Law Reform in the Muslim World* (London: Athlone, 1976).

همچنین بنگرید به:

Tahir Mahmood, *Personal Law in Islamic Countries* (New Delhi: Academy of Law and Religions, 1987); and *International Conference on Islamic Laws*, 185-453.

۸ نمونه کامل این پاسخ را می توان در کار مودودی یافت:

Abu'l A'la Mawdudi, *Purdah and the Status of Women in Islam* (Lahore: Islamic Publications, 1979).

بسیاری از جنبه های این ادبیات در منبع زیر بررسی شدهاند:

Ascha, Du statut inférieur.

 ۹. برای بحثی عالمانه درباره جلو گیری از حاملگی و سقط جنین در فقه اسلامی، بنگرید به:

Basim Musallam, Sex and Society in Islam: Birth Control Before the

Nineteenth Century (Cambridge: Cambridge University Press, 1983).

۱۰. بنگرید به:

Abdullahi El-Naiem [An-Na'im], "A Modern Approach to Human Rights in Islam: Foundations and Implications for Africa," in *Human Rights and Development in Africa*, eds. Claude Welch Jr. and Ronald Meltzer (Albany: State University of New York Press, 1984), 82; and Mernissi, *The Veil and the Male Elite*.

١١. آثاري كه رشد و تأثير فمينيسم را نشان مي دهند عبارت اند از:

Mernissi, The Veil and the Male Elite; Riffat Hassan, "Feminist Theology: The Challenges for Muslim Women," Critique: Journal for Critical Studies of the Middle East (Fall 1996): 53-66; Mahnaz Afkhami, ed., Faith and Freedom: Women's Human Rights in the Muslim World; Mahnaz Afkhami and Erika Friedl, eds., Muslim Women and the Politics of Participation: Implementing the Beijing Platform (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1997); Ziba Mir-Hosseini, Islam and Gender: The Religious Debate in Contemporary Iran (Princeton: Princeton University Press, 1999), and Feminism and the Islamic Republic: Dialogues with the Ulema (Princeton: Princeton University Press, 1999); Shaheen Sardar Ali, Gender and Human Rights in Islam and International Law (The Hague: Kluwer Law International, 2000); Val Moghadam, "Islamic Feminism and Its Discontents: Toward a Resolution of the Debates," SIGNS: Journal of Women in Culture and Society 27 (2002): 1136-1171; Khaled Abou El Fadl, Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and Women (Oxford: Oneworld Publications, 2003).

۱۲. این یکی از مضامین ثابت نوشته های مودودی است. مثلا برای مدعیات او نگر بد به:

Mawdudi, Purdah and the Status of Women, 21-24.

۱۳. همان، ۷۳–۷۴.

۱۴. همان، ۲۴.

۱۵. به این ترتیب، در بیشتر کشورهای مسلمان، انتخابی که داشتهاند سازش و

💠 ۳۷۲ اسلام و حقوق بشر

مصالحه بوده است تا بخشی از احکام شریعت را حفظ کنند ولی اصلاحات زیادی را هم وارد کنند که حقوق زنان را بهبود ببخشد. بنگرید به:

International Conference on Islamic Laws, 185-453; and Lynn Welchman, Women and Muslim Family Laws in Arab States: A Comparative Overview of Textual Development and Advocacy (Amsterdam: Amsterdam University Press, 2007).

۱۶. ىنگرىدىە:

Jane Connors, "The Women's Convention in the Muslim World," in Human Rights as General Norms and a States Right to Opt Out: Reservations and Objections to Human Rights Conventions, ed. J. P. Gardner (London: British Institute of International and Comparative Law, 1997), 85-103.

مثلا بنگرید به:

Rana Husseini, "Women Activists Welcome Endorsement of Government Decision to Lift Reservation on CEDAW Article," *Jordan Times*, May 20, 2009,

به نشانی:

http://www.jordantimes.com/?news=16860; "Morocco Withdraws Reservations to CEDAW;" *Magharebia/ADFM*, December 18, 2008.

به نشانی:

http://www.wluml.org/node/4941.

18. Hossam Bahgat and Wesal Alfi, "Sexuality Politics in Egypt," in Sex Politics. Reports from the Front Lines, eds. Richard Parker, Rosalind Petchesky, and Robert Sember, 58-62,

به نشانی

http://www.sxpolitics.org/frontlines/book/pdf/sexpolitics.pdf

19. Ann Elizabeth Mayer, "Rhetorical Strategies and Official Policies on Women's Rights: The Merits and Drawbacks of the New World Hypocrisy," in *Faith and Freedom*, ed. Afkhami, 105-119, and "Religious Reservations to CEDAW: What Do They Really Mean?" in *Religious Fundamentalism and the Human Rights of Women*, ed. Courtney Howland (New York: St. Martin's Press,

یادداشتها پر۳۳

1999), 105-116.

 Sultanhussein Tabandeh, A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights, trans. F. J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 1.

۲۱. مثلا بنگرید به نظرهای او درباره اصل ۱۶ اعلامیه جهانی حقوق بشر، همان، ۴۵-۴۱.

۲۲. همان، ۴۰.

۲۳. همان، ۵۹.

۲۴. همان، ۵۱.

25. Abu'l A'la Mawdudi, *The Islamic Law and Constitution* (Lahore: Islamic Publications, 1980), 262-263; and *Purdah and the Status of Women*, passim,

و درباره طلاق، ۱۵۱.

26. Mawdudi, Purdah and the Status of Women, 12.

۲۷. همان، ۱۲–۱۵، ۲۶–۷۱.

۲۸. همان، ۱۵.

۲۹. همان، ۷۳.

- 30. Abu'l A'la Mawdudi, *Human Rights in Islam* (Leicester, England: Islamic Foundation, 1980), 18.
- 31. Mawdudi, Human Rights, 18.

۳۲. در واقع، محدودیتهای شهادت زنان در احکام شریعت درباره شهادت وقتی یک زن بخواهد چنین جرمی را ثابت کند، کار را بسیار دشوار می کند.

۳۳. طبیعی است که جزئیات تلخ این وقایع در هند، که دشمن پاکستان است، بسیار مورد بهرهبرداری تبلیغاتی قرار گرفت. مثلاً بنگرید به:

Amita Malik, *The Year of the Vulture* (New Delhi: Orient Longman, 1972).

مودودی و پیروانش از تلاش دولت پاکستان برای سرکوب جنبشی برای تشکیل بنگلادش مستقل حمایت کرده بودند و مودودی ترجیح می داد که تظاهر کند هیچ تجاوزی نتیجه این امر نبوده است.

۳۴. بنا به مقدمه کتاب، جزوه حقوق بشر مودودی ترجمهای است از متن سخنرانیای که در ۱۶ نوامبر ۱۹۷۵ در مجمع حقوق و آزادی های مدنی در هتل فلتیز در لاهور ایراد شده بود:

❖ ۳۷۴ اسلام و حقوق بشر

Mawdudi, Human Rights, 7.

مودودی و مخاطباناش در لاهور، پایتخت پنجاب که به طور سنتی بیشترین نیروی نظامی پاکستان را تأمین می کرد، حتما مطلع بودند که تجاوزهای گروهی بنگال چگونه تصویر و حیثیت پاکستان را لکهدار کرده است.

۳۵. بنگرید به:

Shahla Haeri, "The Politics of Dishonor: Rape and Power in Pakistan," in *Faith and Freedom, ed. Afkhami,* 161-174; and Rubya Mehdi, "The Offence of Rape in the Islamic Law of Pakistan," *Women Living Under Muslim Laws: Dossier* 18 (July 1997): 98-108.

جنسیت گرایی قوانین پاکستان درباره تجاوز پس از برنامههای اسلامیسازی در منبع زیر تشریح شده است:

Asifa Quraishi, "Her Honor: An Islamic Critique of the Rape Laws of Pakistan from a Woman-Sensitive Perspective," *Michigan Journal of International Law* 18 (1997): 287-320.

۳۶. بنا به احکام انتخاب قانون در اسلام و در قانون کشورهای مسلمان، معیارهای اسلامی برای داوری درباره اعتبار ازدواج مختلط به کار گرفته می شود. بنگرید به:

Klaus Wahler, *Interreligiöses Kollisionsrecht im Bereich privatrechtlicher Rechtsbeziehungen* (Cologne: Carl Heymanns Verlag, 1978), 157-158.

۳۷ نمونههایی از این احکام در منبع زیر بررسی شدهاند:

Mahmood, Personal Law, 275-276.

۳۸. این ارجاعات در صفحه ۱۹ از نسخه انگلیسی دیده می شوند.

۳۹. مثلا بنگرید به استشهاد مودودی به این آیه در:

Mawdudi, Purdah and the Status of Women, 149.

Yves Linant de Bellefonds, *Traité de droit musulman comparé*, vol.
 *Filiation: Incapacités, Liberalités entre vifs* (Paris: Mouton, 1965), 81-142.

۴۱. نظراً، قیم یا ولی می تواند فرد محجور مذکری را بدون رضایت خودش همسر بدهد اما چون مرد مسلمان به آسانی می توان ازدواج ناخواسته را ملغی کند، این ماجرا اهمیت عملی اندکی داشته است.

42. Anderson, Law Reform in the Muslim World, 102-105.

43. Robert F. Worth, "Tiny Voices Defy Child Marriage in Yemen," *The New York Times*, June 29, 2008,

به نشانی:

http://www.nytimes.com/2008/06/29/world/middleeast/29marriage.html?pagewanted=all

۴۴. مثلا بنگرید به:

Mawdudi, Purdah and the Status of Women, 144-155.

- 45. Noel Coulson, *Succession in the Muslim Family* (Cambridge: Cambridge University Press, 1971), 214.
- 46. Linant de Bellefonds, *Traité de droit musulman comparé*, vol. 2, 451-470.

- "Constitution of the Islamic Republic of Iran of 24 October 1979 as Amended to 28 July 1989," in *Constitutions of the Countries of the World*, eds. Albert Blaustein and Gisbert Flanz (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1992).
- 48. Eliz Sanasarian, *The Women s Rights Movement in Iran: Mutiny, Appeasement, and Repression from 1900 to Khomeini* (New York: Praeger, 1982), 94-97.

- Ziba Mir-Hosseini, *Marriage on Trial: A Study of Islamic Family Law. Iran and Morocco Compared* (New York: I. B. Tauris, 1993).
- 49. Shahla Haeri, *Law of Desire: Temporary Marriage in Iran* (London: I. B. Tauris, 1989).
- 50. International Conference on Islamic Laws, 316.
- 51. Parvin Paidar, *Women and the Political Process in Twentieth-Century Iran* (Cambridge: Cambridge University Press, 1995), 303-335.

۵۲. همان، ۲۸۶–۲۸۹.

۵۳. بنگرید به:

Ziba Mir-Hosseini, "The Politics and Hermeneutics of Hijab in Iran: From Confinement to Choice," *Muslim World Journal of Human Rights* 4 (2007), 1-19,

اسلام و حقوق بشر ۳۷۶ 💠

به نشانی:

http://www.bepress.com/mwjhr/vol4/iss1/art2/

۵۴. ىنگرىد بە:

UN High Commissioner for Human Rights, "Situation of Human Rights in the Islamic Republic of Iran: Iran (Islamic Republic of) 15/10/97," A/52/472,

ىە نشانى:

http://www.iran.org/humanrights/UN971015.htm.

55. "Iranian Team Set for Atlanta Despite Visa Bother," Deutsche Presse-Agentur, July 9, 1996,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

56. Nikki Keddie, "Women in Iran Since 1979," Special Issue, Iran Since the Revolution, Social Research 67 (Summer 2000): 417-419.

۵۷. ىنگر ىد بە:

Ann Elizabeth Mayer, "Islamic Rights or Human Rights: An Iranian Dilemma," Iranian Studies 29 (Summer-Fall 1996): 284-288.

58. "Iranian Cleric Blasts Taleban for Defaming Islam," Reuters North American Wire, October 4, 1996,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

59. "Iranian Leader Warns Women Against Copying Western Feminist Trends," Agence France Presse, October 22, 1997,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

60. Mahsa Sherkarloo, "Iranian Women Take on the Constitution," MERIP Online, July 21, 2005,

http://merip.org/mero/mero072105.html.

به نشانی: ۶۱. بنگرید به:

Mehrangiz Kar, Ludovic Trarieux Prize Winner 2002

به نشانی:

http://www.ludovictrarieux.org/uk-pages3.1.plt.htm

۶۲. بنگرید به:

Mehrangiz Kar, "Iranian Law and Women's Rights," *Muslim World Journal of Human Rights* (2007): 1-13,

به نشانی:

http://www.bepress.com/mwjhr/vol4/iss1/art9/.

۶۳. بنگرید به:

Noushin Ahmadi Khorasani, *Iranian Womens One Million Signatures*Campaign for Equality: The Inside Story (Women's Learning Partnership Translation Series, 2009),

به نشانی:

http://www.learningpartnership.org/iran-oms Iran's One Million Signatures Campaign,

به نشانی:

http://learningpartnership.org/iran-oms.

۶۴. ىنگرىدىە:

"Women Ejected by Force from Iran Stadium," *Iran Focus*, March 6, 2006,

به نشانی:

http://www.iranfocus.com/modules/news/article.php?storyid=6091.

65. Saeed Kamali Deghan, "Iran Jails Director Jafar Panahi and Stops Him Making Films for 20 Years," *The Guardian*, December 20, 2010,

ىه نشانى:

http://www.guardian.co.uk/world/2010/dec/20/iran-jails-jafar-panahifilms.

66. "Mahmoud Ahmadinejad Blasts Fifa 'Dictators' as Iranian Ban Anger Rises," The Guardian, June 7, 2011,

به نشانی:

http://www.guardian.co.uk/football/2011/jun/07/iran-anger-ahmadine-jad-fifa-ban/.

💠 ۳۷۸ اسلام و حقوق بشر

۶۷. بنگرید به:

Sarah Menkedick, "Iran Wins Membership to the U.N Commission on the Status of Women, Women's Rights," May 08, 2010, change. org,

به نشانی:

http://news.change.org/stories/iran-wins-membership-to-the-un-commission-on-the-statusof-women; Elizabeth Weingarten, "At Last Minute, East Timor Beats Out Iran for Chair of New UN Body," *The Atlantic*, November 10, 2010,

به نشانی:

http://www.theadantic.com/international/archive/2010/11/at-last-min-ute-east-timor-beats-out-iran-for-chair-of-new-un-body/66397/

68. *The Meaning of the Glorious Koran*, trans. Marmaduke Pickthall (Albany: State University of New York Press, 1976).

۶۹. مثلا بنگرید به:

Tabandeh, A Muslim Commentary, 51-52; and Mawdudi, Purdah and the Status of Women, 185-201.

 ۷۰. نقدی بر این که چطور مفهوم «عرض» برای محروم کردن زنان عرب از انسانیت و حقوق اولیهشان استفاده شده است، در منبع زیر یافت می شود:

Nawal El-Saadawi, *The Hidden Face of Eve: Women in the Arab World* (Boston: Beacon Press, 1981), 7-90.

۷۱. دو کشور دیگری که دولت طالبان را به رسمیت شناختند، پاکستان و امارات متحده عربی هستند.

72. Declarations and Reservations to the Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women,

به نشانی:

http://www.unhchr.ch/html/menu3/b/treaty9\_asp.htm.

۷۳. بنگرید به:

Human Rights Watch, "Perpetual Minors: Human Rights Abuses Stemming from Male Guardianship and Sex Segregation in Saudi Arabia," April 19, 2008, available at

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/reports/2008/04/19/perpetual-minors-0.

74. United Nations CEDAW/C/SAU/2 Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women Distr.: General 29 March 2007; English Original: Arabic 07-29667 (E) 120507 230507\*0729667\* Committee on the Elimination of Discrimination against Women. Consideration of reports submitted by States Parties under article 18 of the Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination against Women. Combined initial and second periodic reports of States Parties. Saudi Arabia,

بە نشانى:

http://daccess-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/GEN/N07/296/67/PDF/N0729667.pdf?OpenElement.

75. The Global Gender Gap Report 2010,

به نشانی:

http://www3.weforum.org/docs/WEF\_GenderGap\_Report\_2010.pdf

76. Committee on the Elimination of Discrimination Against Women. Pre-session working group. Fortieth session 14 January-I February 2008. Responses to the list of issues and questions contained in document number CEDAW/C/SAU/Qj2, A.H. 1428 (A.D. 2007),

به نشانی:

 $http://www2.ohchr.org/english/bodies/cedaw/docs/CEDAWC.\\ SAU.Q.2.Add.l.pdf.$ 

۷۷. همان.

78. Zinnia Shah, "Saudi Arabia: Battle to Overturn Ban on Women Driving Is First Step to Women's Full Integration into Society," *Women Living Under Muslim Laws*, July 25, 2011,

به نشانی:

http://www.wluml.org/node/7459.

79. Neil MacFarquhar, "Saudis Arrest Woman Leading Right-to-Drive Campaign," *The New York Times*, May 23, 2011

به نشانی:

http://www.nytimes.com/2011/05/24/world/middleeast/24saudi.html. 80. Suo Moto No. 1/K of 2006, Pakistan Citizenship Act. 1951, In Re:

🚓 ۳۸۰ اسلام و حقوق بشر

Gender Equality,

به نشانی:

http://federalshariatcourt.gov.pk/Leading%20Judgements/Suo%20 Moto%20No.l-K%20of%202006.pdf

۸۱. همان، بند ۳.

۸۲. همان، بند ۲۸.

۸۳. همان، بند ۲۷.

۸۴ ىنگرىد بە:

"Pakistan: Whether the Spouse of a Citizen of Pakistan Can Acquire Citizenship; If So, Information Requirements, Procedures and Documents Needed," *Refworld*, October 28, 2010,

به نشانی:

http://www.unhcr.org/refworld/country,,IRBC,,PAK,,4dd1028e2,0. html.

85. Amnesty International, *Women in Afghanistan: A Human Rights Catastrophe*, AI Index: ASA 11/03/95.

۸۶. به طور کلی، بنگرید به:

Nancy Hatch Dupree, "Afghan Women Under the Taliban," in Fundamentalism Reborn: Afghanistan and the Taliban, ed. William Maley (New York: New York University Press, 1998), 145-166; and Marjon E. Ghasemi, "Islam, International Human Rights, and Women's Equality: Afghan Women Under Taliban Rule," Southern California Review of Law and Women's Studies 8 (Spring 1999): 445-467.

۸۷. مثلا بنگرید به:

John Burns, "Sex and the Mghani Woman: Islam's Straightjacket," *The New York Times*, August 29, 1997, A4; "Islamic Rule Weighs Heavily for Afghans," *The New York Times*, September 24, 1997, A6.

۸۸. بنگرید به:

Anne E. Brodsky, With All Our Strength: The Revolutionary Association of the Women of Afghanistan (New York: Routledge, 2003). 89. Benazeer Roshan, "The More Things Change, the More They Stay

بادداشتها ❖ ፕለነ

the Same: The Plight of Afghan Women Two Years After the Overthrow of the Taliban," Berkelev Women's Law Journal 19 (2004): 270-286.

90. "Afghanistan 'Most Dangerous Place for Women," Al Jazeera, June 15, 2011,

ىە نشانى:

- http://english.aljazeera.net/news/asia/2011/06/201161582525243992. html.
- 91. Lila Abu-Lughod, "Do Muslim Women Really Need Saving? Anthropological Reflections on Cultural Relativism and Its Others," American Anthropologist 104 (2002): 787; Mary Ann Franks, "Obscene Undersides: Women and Evil Between the Taliban and the United States," HYPATIA 18 (2003): 135-155.
- 92. See, for example, Condoleezza Rice's televised comments on the US involvement in the constitution drafting and her claim that "the United States stands for equality for women worldwide," adding: "We've communicated that very clearly to the Iraqi government."

۹۲. مثلا منگرید به اظهار نظر کاندولیزا رایس در تلویزیون درباره نقش آمریکا در تدوین قانون اساسی و ادعای او مبنی بر این که «آمریکا مدافع برابری زنان در سراسر جهان است» و افزودن این که: «ما این نکته را به روشنی به دولت عراق منتقل کر دهایم.» به نشانی:

http://www.pbs.org/newshour/bb/white house/july-dec05/rice 7-28. html.

- ۹۳. بحثها را در منبع زیر ببینید: Mayer, "Rhetorical Strategies," 104-114, and "Internationalization of the Conversation on Women's Rights: Arab Governments Face the CEDAW Committee," in Islamic Law and the Challenge of Modernity, eds. Yvonne Haddad and Barbara Freyer Stowasser (Walnut Creek, Cali£: Altamira Press, 2004), 147-154.
- 94. Tabandeh, A Muslim Commentary, 39.

٩٥. همان، ۴١.

٩٤. همان، ٥١.

🏞 ۳۸۲

۹۷. همان، ۵۲.

98. Mawdudi, Purdah and the Status of Women in Islam, 113-122.

۹۹. همان، ۱۲۰.

۱۰۰. همان، ۱۲۱–۱۲۲.

101. Javad Bahonar, "Islam and Women's Rights," al-Tawhid 1 (1984): 160.

۱۰۲. همان، ۱۶۱.

۱۰۳. همان، ۱۶۵.

۱۰۴. همان، ۱۶۱.

۱۰۵. همان، ۱۶۴. به خاطر این که باهنر تلاش می کند رفتار با زنان را به صورتی مثبت در اسلام نشان دهد، قابل فهم است که از ذکر مشخصه های تبعیض آمیز طرحهای ارث پرهیز کند.

106. Hammed Shahidian, "Contesting Discourses of Sexuality in Post-Revolutionary Iran," in *Deconstructing Sexuality in the Middle East: Challenges and Discourses*, ed. Pinar Ilkkaracan (Burlington, VT: Ashgate, 2008), 117.

## ۱۰۷. بنگرید به:

- Ann Elizabeth Mayer, "Islam and Human Rights: Different Issues, Different Contexts. Lessons from Comparisons," in *Islamic Law Reform and Human Rights: Challenges and Rejoinders*, eds. Tore Lindholm and Kari Vogt (Oslo: Nordic Human Rights Publications, 1993), 121-125.
- 108. Mary Daly, *The Church and the Second Sex* (Boston: Beacon Press, 1985), 85.

۱۰۹. همان، ۸۸.

۱۱۰. همان، ۱۵۴.

۱۱۱. همان، ۱۱۵.

١١٢. همان.

۱۱۳. همان، ۸۷.

### فصل هفتم

1. Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey (London: Oxford

یادداشتها پادداشتها

University Press, 1961), 104-106, 113-115, 131.

۲. این مضمون که برای حفاظت از اقلیتها از ستم نیاز به حاکمیت اروپایی بود، در این منبع آشکار است:

Lord Cromer [Evelyn Baring], *Modern Egypt*, 2 vols. (New York: Macmillan, 1908),

به ویژه در:

vol. 2, 123-259.

۳. برای پیشینه بحث، بنگرید به:

Peter Holt, *Egypt and the Fertile Crescent* (Ithaca: Cornell University Press, 1966); Bernard Lewis, *The Middle East and the West* (New York: Harper, 1964),

و منابع نقل شده در آن؛ و:

Elizabeth Monroe, *Britain's Moment in the Middle East*, 1914-56 (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1981).

۴. اعلامیه کازابلانکا، به نشانی:

http://www.al-bab.com/arab/docs/international/hr1999.htm.

۵. این رویکردها در تفکر آیتالله خمینی برجسته است. بنگرید به:

Imam [Ruhollah] Khomeini, *Islam and Revolution: Writings and Declarations of Imam Khomeini*, trans. Hamid Algar (Berkeley: Mizan Press, 1981).

9. اطلاعات مربوط به کمیسیون آزادی دین بین المللی به نشانی زیر موجود است: http://www.uscirf.gov/countries/countriesconcerns/index.html.

 Lee Romney, "Battle Urged Against Religious Persecution," Los Angeles Times, October 20, 1997.

٨. اوضاع جامعه اوليه اسلامي در اين منبع توصيف شدهاند:

W Montgomery Watt, *Muhammad, Prophet and Statesman* (Oxford: Oxford University Press, 1971).

۹. قانون جهاد در منبع زیر بحث و بررسی شده است:

Rudolph Peters, *Jihad in Classical and Modern Islam* (Princeton: Markus Wiener, 1996), 1-54.

10. For the evolution of jihad doctrine, see ibid., 55-159;

۱۰. برای تحول و تطور عقیده جهاد، ننگرید به همان، ۵۵–۱۵۹؛ و

Ann Elizabeth Mayer, "War and Peace in the Islamic Tradition and

❖ ۳۸۴ بسر و حقوق بشر

in International Law," in *Just War and Jihad: War, Peace, and Statecraft in the Western and Islamic Traditions*, ed. James Johnson and John Kelsay (Westport, CT: Greenwood Press, 1991), 195-226.

A. S. Tritton, The Caliphs and Their Non-Muslim Subjects: A Critical Study of the Covenant of Umar (London: Cass, 1970); and Antoine Fattal, Le Statut légal des non-musulmans en pays d'Islam (Beirut: Imprimerie Catholique, 1958).

۱۳. مثلا بنگرید به بررسی های:

Benjamin Braude and Bernard Lewis, eds., *Christians and Jews in the Ottoman Empire*, 2 vols. (New York: Holmes and Meier, 1982).

۱۴. بنگرید به:

Bernard Lewis, *The Jews of Islam* (Princeton: Princeton University Press, 1984).

۱۵. در آمدی بر تأثیر ملی گرایی را می توان در منابع زیر یافت:

- Albert Hourani, *Arabic Thought in the Liberal Age*, 1798-1939 (London: Oxford University Press, 1962); and Lewis, *The Emergence of Modern Turkey*.
- 16. Jeffrey Fleishman, "Islamist Parties' Electoral Success in Egypt has Copts Worried," *Los Angeles Times*, Dec. 11, 2011,

به نشانی:

- http://articles.latimes.com/2011/dec/11/world/la-fg-egypt-christians-muslims-20111212.
- 17. Samer al-Atrush, "Salafis, Dark Horse of Egypt's Vote, Seek to Assure Copts," *Agence France Presse*, Dec. 1, 2011,

به نشانی:

- $http://www.google.com/hostednews/afp/article/ALeqM5jCBsKRkd-n4xiuLdXTcJ\_a8\_MFG3w?docld=CNG.Odce4efdb83ee-b8aa808cbba95edd57a.481.$
- 18. Yasmine Fathi, "Egypt Copts React to Islamist Electoral Win," *ahramonline*, December 4, 2011,

یادداشتها پادداشتها

به نشانی:

http://english.ahram.org.eg/~/NewsContent/1/64/28346/Egypt/Politics-/Egypt-Copts-react-to-Islamist-electoral-win.aspx.

19. Subhi Mahmassani, *Arkan huquq al-insan* (Beirut: Dar al-'ilm li'l-malayin, 1979), 260-264, 281.

۲۰. همان، ۲۶۰–۲۶۴.

21. S. M. Haider, "Equality Before Law and Equal Protection of Laws as Legal Doctrines for the Prevention of Discrimination and Protection of Minorities," in *Islamic Concept of Human Rights*, ed. S.M. Haider (Lahore: Book House, 1978), 213-237; Recep Senturk, "Minority Rights in Islam: From Dhimmi to Citizen," in *Islam and Human Rights: Advancing a US. Muslim Dialogue*, ed. Shireen T. Hunter (Washington, DC: CSIS Press, 2005), 67-99.

۲۲. دیدگاههای البشری در منبع زیر بررسی شدهاند:

Leonard Binder, *Islamic Liberalism* (Chicago: University of Chicago Press, 1988), 246-292.

۲۳. همان، ۲۸۷–۲۸۸.

۲۴. نقد رفتار با غیر مسلمان در مصر را در منبع زیر ببینید:

- Abdullahi An-Na'im, "Religious Freedom in Egypt: Under the Shadow of the Islamic Dhimma System," in *Religious Liberty and Human Rights in Nations and Religions*, ed. Leonard Swidler (Philadelphia: Ecumenical Press, 1986), 43-59.
- 25. Courtney W Howland, "The Challenge of Religious Fundamentalism to the Liberty and Equality Rights of Women: An Analysis Under the United Nations Charter," *Columbia Journal of Transnational Law* 35 (1997): 329-330.
- 26. Sultanhussein Tabandeh, *A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights*, trans. F. J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 18.

۲۷. همان، ۱۷.

۲۸. همان، ۳۶.

۲۹. همان،

🚓 ۳۸۶ اسلام و حقوق بشر

۳۰. همان.

۳۱. همان، ۷۰.

۳۲. همان، ۷۱.

33. Abu'l A'la Mawdudi, *Human Rights in Islam* (Leicester, England: Islamic Foundation, 1980), 30.

فراخوان او به احترام به غیر مسلمانان مانع از این نشد که احمدیهای «کافر» را آماج حمله قرار ندهد.

۳۴. ترجمه انگلیسی بر گرفته از:

"Constitution of the Islamic Republic of Iran of 24 October 1979 As Amended to 28 July 1989," in *Constitutions of the Countries of the World*, ed. Albert Blaustein and Gisbert Flanz (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1992).

۳۵. بنگرید به:

"Senior Iran Cleric Calls Non-Muslims 'Animals," *Iran Focus*, November 20, 2005,

به نشانی:

http://www.iranfocus.com/modules/news/article.php?storyid=4505.

۳۶. مثلا بنگرید به:

Shaul Bakhash, *The Reign of the Ayatollahs* (New York: Basic Books, 1984), 226.

۳۷. در تقویت این موضع، آن بخش از دیباچه را داریم که می گوید ارتش «با رسالت مکتبی یعنی جهاد در راه خدا و مبارزه در راه گسترش حاکمیت قانون خدا در جهان را نیز عهده دار خواهند بود.»

- 38. Abu'l A'la Mawdudi, *The Islamic Law and Constitution* (Lahore: Islamic Publications, 1980), 188-189, 274-276.
- Human Rights Watch/Middle East, Iran: Religious and Ethnic Minorities. Discrimination in Law and Practice 9, no. 7 (September 1997

به نشانی:

http://www.hrw.org/reports/1997/iran/lran-06.html; Amnesty International, Document-Iran: Human Rights Abuses Against the Baluchi Minority, September 17, 2007, Index Number:

#### MDE13/104/2007

به نشانی:

http://www.amnesty.org/en/library/asset/MDE13/104/2007/en/160fb9c4-d370-11dd-a329-2f46302a8cc6/mde131042007en.html.

- 40. Human Rights Commission of Pakistan, *State of Human Rights in Pakistan* 1993 (Lahore: Human Rights Commission of Pakistan, n.d.), 45-48.
- 41. Roger Cooper, *The Baha'is of Iran*, Minority Rights Group Report 51 (London: Minority Rights Group, 1982), 7-8, 10.

۴۲. همان، ۱۱.

43. Cooper, The Baha'is of Iran; Douglas Martin, "The Persecution of the Baha'is of Iran, 1844-1984," Baha'i Studies 12-13 (1984).

هم چنین بنگرید به گزارشهای کمیسیون آمریکایی آزادی دین بینالمللی به نشانی: http://www.uscirf.gov/.

44. "Iran Rejects US Allegation on Violation of Religious Freedom," *BBC Monitoring Middle East*, October 8, 1999,

در:

Lexis, News library.

45. Mawdudi, Human Rights, 21-22.

46. Mawdudi, The Islamic Law and Constitution, 288-291.

۴۷. همان، ۱۹۱–۱۹۳.

۴۸. همان، ۲۹۷–۲۹۸.

**۴۹.** همان، ۲۷۶.

۵۰. همان، ۲۸۷.

۵۱. ناآرامی های سال ۱۹۵۳ و دیدگاه های احمدی ها و مخالفان شان در منبع زیر بررسی شده است:

Report of the Court of Inquiry Constituted Under Punjab Act II of 1954 to Enquire into the Punjab Disturbances of 1953 (Lahore: Superintendent, Government Printing, Punjab, 1954).

۵۲. این حکم در منبع زیر بررسی شده است:

Nadeem Ahmad Siddiq, "Enforced Apostasy: Zaheeruddin v. State and the Official Persecution of the Ahmadiyya Community in Paki❖ ۳۸۸ بسر اسلام و حقوق بشر

stan," Law and Inequality 14 (1995): 275-338.

Siddiq, "Enforced Apostasy," and Tayyab Mahmud, "Freedom of Religion and Religious Minorities in Pakistan: A Study of Judicial Practice," *Fordham International Law Journal* 19 (1995): 40-100.

Rubya Mehdi, *The Islamization of the Law in Pakistan* (Richmond, England: Curzon Press, 1994), 324-329.

55. Zaheeruddin v. State, 26 S.C.M.R. (S.Ct.) 1718 (1993) (Pak.), 1773-1774.

۵۶. بنگرید به:

Human Rights Watch, "Denied Dignity. Systematic Discrimination and Hostility Toward Saudi Shia Citizens," September 3, 2009,

به نشانی:

http://www.hrw.org/node/85348

: 9

Human Rights Watch, "The Ismailis of Najran: Second Class Saudi Citizens," September 22, 2008,

به نشانی:

http://www.unhcr.org/refworld/docid/48d8a4712.html.

۵۷. مثلا ىنگرىدىه:

Human Rights Watch, "Bad Dreams. Exploitation and Abuse of Migrant Workers in Saudi Arabia," July 14, 2004,

به نشانی:

http://www.unhcr.org/refworld/publisher,HRW,,SAU,412ef32a4,0.html.

۵۸. جزئیات در منبع زیر آمده است:

Annual Report of the United States Commission on International Religious Freedom, May 2005, 27-37, 113-120

به نشانی:

http://www.uscirf.gov/countries/publications/ currentreport/2005annualRpt.pdf#page=37.

۵۹. برای بررسی مشکلات مستمری که بر زندگی غیر مسلمانان اثر می گذارد، بنگرید به

يادداشتها • ۳۸۹

فصل مربوط به عربستان سعودي در:

USCIRF 2011 Annual Report,

به نشانی:

http://www.uscirf.gov/images/book%20with%20cover%20for%20 web.pdf

60. The USCIRF 2011 Annual Report, 215,

به نشانی:

http://www.uscirf.gov/images/book%20with%20cover%20for%20 web.pdf

61. The USCIRF 2011 Annual Report, 88,

ىه نشانى:

http://www.uscirf.gov/images/book%20with%20cover%20for%20 web.pdf

۶۲. ننگرید به بحث زیر:

Ann Elizabeth Mayer, "The Fatal Flaws in the U.S. Constitutional Project for Iraq," Journal of International Affairs. Religion & Statecraft 61 (Fall/Winter 2007), 153-169.

فصل هشتم ۱. بنگرید به:

Yogyakarta Principles,

ىه نشانى:

http://www.yogyakartaprinciples.org/.

2. Statement of Louse Arbour, UN High Commissioner for Human Rights, Launch of the Yogyakarta Principles, November 7, 2007, United Nations, New York,

به نشانی:

http://ypinaction.org/files/02/74/10 Statement of Louise Arbour on YPs Nov 07 2 .pdf

۳. ىنگرىدىە:

Michael O'Flaherty and John Fisher, "Sexual Orientation, Gender Identity and International Human Rights Law: Contextualising 🚓 ۳۹۰ اسلام و حقوق بشر

the Yogyakarta Principles," *Human Rights Law Review* 8, no. 2 (2008): 207-248,

به نشانی:

http://www.yogyakartaprinciples.org/yogyakarta-article-human-rights-law-review.pdf

۴. بنگرید به:

Sonia Katyal, "Exporting Identity," *Yale Journal of Law & Feminism* 14 (2002): 97-176; Jeffrey A. Redding, "Human Rights and Homosectuals: The International Politics of Sexuality, Religion, and Law," *Northwestern University Journal of International Human Rights* 4 (2006): 436-492; O'Flaherty and Fisher, "Sexual Orientation," 232.

۵. بنگرید به:

Negar Azimi, "Prisoners of Sex," *The New York Times Magazine*, December 3, 2006,

به نشانی:

http://www.nytimes.com/2006/12/03/magazine/03arabs.html.

۶. به طور کلی، بنگرید به:

Brian Whitaker, *Unspeakable Love: Gay and Lesbian Life in the Mid-dle East* (Berkeley: University of California Press, 2006).

۷. بنگرید به:

Daniel Ottosson, State-Sponsored Homophobia: A World Survey of Laws Prohibiting Same Sex Activity Between Consenting Adults (Brussels: International Lesbian and Gay Association, 2009),

به نشانی:

http://ilga.org/historic/Statehomophobia/State\_sponsored\_homophobia\_ILGA\_07.pdf; Human Rights Watch, "We Are a Buried Generation." Discrimination and Violence Against Sexual Minorities in Iran," December 15, 2010,

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/reports/2010/12/15/we-are-buried-generation; Amnesty International, "Egypt Torture and Imprisonment for Actual or Perceived Sexual Orientation," December 19, 2001, یادداشتها ۳۹۱ 🐟

به نشانی:

http://www.amnesty.org/en/library/asset/MDE12/033/2001/en/4925e77c-d8af-11dd-ad8c-f3d4445c118e/mde120332001en.html.

۸. بنگرید به:

"Persecution of Homosexuals (Saudi Arabia)," Wikilslam,

به نشانی:

http://www.wikiislam.net/wiki/Persecution\_of\_Homosexuals\_(Saudi\_Arabia).

۹. به طور کلی بنگرید به:

Barrak Alzaid, "Fatwas and Fags: Violence and the Discursive Production of Abject Bodies," *Columbia Journal of Gender & Law* 19 (2010): 617-648.

همچنین بنگرید به:

Human Rights Watch, 'They Want Us Exterminated': Murder, Torture, Sexual Orientation and Gender in Iraq (New York: Human Rights Watch, 2009),

به نشانی:

http://www.hrw.org/node/85050.

۱۰. این مورد و بسیاری از مثالهای دیگر از شکنجههای هولناکی که در رژیم مبارک رخ دادهاند در منبع زیر آمدهاند:

Human Rights Watch, "Work on Him Until He Confesses,"

به نشانی:

http://www.hrw.org/reports/2011101/30/work-him-until-he-confesses.

11. Whitaker, *Unspeakable Love*, 48-50; Hossam Bahgat, "Explaining Egypt's Targeting of Gays," *MERIP*, July 23, 2001,

به نشانی:

http://www.merip.org/mero/mero072301; Scott Long, "The Trials of Culture: Sex and Security in Egypt," *MERIP*, MER230, Spring 2004,

به نشانی:

http://www.merip.org/mer/mer230/trials-culture.

💠 ۳۹۲

- 12. Redding, Human Rights, 445.
- 13. Long, "Trials of Culture."
- 14. Whitaker, Unspeakable Love, 50.

۱۵. بنگرید به:

Raha Bahreini, "From Perversion to Pathology: Discourses and Practices of Gender Policing in the Islamic Republic of Iran, *Muslim World Journal of Human Rights* 5 (2008): 2, 19,

به نشانی:

http://www.bepress.com/mwjhr/vol5/iss1/art2/.

۱۶. همان، ۳.

- 17. Scott Siraj al-Haqq Kugle, *Homosexuality in Islam: Critical Reflection on Gay, Lesbian, and Transgender Muslims* (Oxford: Oneworld, 2010), 258-266.
- 18. "No Homosexuals in Iran": Ahmadinejad, *Agence France Presse*, September 24, 2007,

به نشانی:

http://afp.google.com/article/ALeqM5hATGOzv6YSmgeMYlzdYb-dpyrG2cw.

۱۹. ىنگرىد بە:

Bahreini, "From Perversion to Pathology," 2-51.

۲۰. بنگرید به:

"Be Like Others,"

به نشانی:

http://www.belikeothers.com.

۲۱. ىنگرىدىە:

Rasha Moumneh, "The Gulf's Gender Anxiety," *The Guardian*, July 7, 2011,

به نشانی:

- http://www.guardian.co.uk/commentisfree/2011/jul/06/gulf-gender-anxiety-transgender.
- 22. Human Rights Watch, "Halt Dress Code Crackdown," March 30, 2008.

يادداشتها \* ۳۹۳

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/news/2008/03/30/kuwait-halt-dress-codecrackdown.

۲۳. همان.

۲۴. همان.

۲۵. همان.

26. Basim Usmani, "Pakistan to Register 'Third Sex' Hijras: A Court Ruling Follows a Bid to Improve Life for Pakistan's Impoverished Transgender, Transvestite and Eunuch Community," The Guardian, July 18, 2009,

ىه نشانى:

http://www.guardian.co.uk/commentisfree/2009/jul/18/pakistan-transgender-hijra-third-sex/; "Pakistan Transgenders Pin Hopes on New Rights," BBC News South Asia, April25, 2011,

http://www.bbc.co.uk/news/world-south-asia-13186958.

به نشانی: ۲۷. بنگرید به:

Sonia Katyal, "Exporting Identity."

28. Homosexuals Demand Rights at Istanbul's Gay Pride March, Turkish Weekly, June 29, 2011,

به نشانی:

http://www.turkishweekly.net/news/117727/homosexuals-demandrights-at-istanbul%E2%80%99s-gay-pride-march.html.

۲۹. به طور کلی، بنگرید به:

Vanja Hamzic, "The Case of 'Queer Muslims': Sexual Orientation and Gender Identity in International Human Rights Law and Muslim Legal and Social Ethos," Human Rights Law Review 11 (2011): 237-274,

ىە نشانى:

http://hrlr.oxfordjournals.org/content/11/2/237; and Kugle, Homosexuality in Islam.

30. Kugle, Homosexuality in Islam, 2.

💠 ۳۹۴

٣١. همان، ۵۱–۶۳، ۱۶۶؛ و

Whitaker, Unspeakable Love, 183-194.

32. Kugle, Homosexuality in Islam, 157-166.

34. *Dudgeon v. United Kingdom*, Appl. No. 7525/76, Council of Europe: European Court of Human Rights, 22 October 1981.

Gay and Lesbian Arabs, al-bab.com

http://www.al-bab.com/arab/background/gay.htm.

36. Whitaker, Unspeakable Love, 50, 66-71, 111, 148; Long, "Trials of Culture"; Redding, "Human Rights," 483-491.

"Interview with Egyptian Human Rights Activist. Hossam Bahgat Talked with Alasdair Soussi," *The New Internationalist*, Issue 424, July 1, 2009,

http://www.newint.org/columns/makingwaves/2009/07/01/hossambahgat/.

38. Whitaker, Unspeakable Love, 114-115.

- 40. Hamzic, "The Case of Queer Muslims.""
  - 41. *Toonen* v. Australia, Communication No. 488/1992, U.N. Doc CCPR/C/50/ D/488/1992 (1994),

http://wwwl.umn.edu/humanrts/undocs/html/vws488.htm.

O'Flaherty and Fisher, "Sexual Orientation," 214-218.

43. Human Rights Watch, "UN: General Assembly Statement Affirms Rights for All. 66 States Condemn Violations Based on Sexual Orientation and Gender Identity," December 18, 2008,

http://www.hrw.org/en/news/2008/12/18/un-general-assembly-state-

یادداشتها عاد 🚓

ment-affirms-rights-all.

44. Action on Resolution on Human Rights, Sexual Orientation and Gender Identity,

به نشانی:

http://www.ohchr.org/en/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?News ID=11167&LangiD=E.

45. "UN Issues First Report on Human Rights of Gay and Lesbian People," *UN News Centre*, Dec. 15, 2011,

به نشانی:

http://www.un.org/apps/news/story.asp?NewsID=40743&Cr=discrimination&Cr1=#.

۴۶. ىنگرىد بە:

O'Flaherty and Fisher, "Sexual Orientation," 228.

- 47. Mashood Baderin, *International Human Rights and Islamic Law* (Oxford: Oxford University Press, 2005), 117.
- 48. Response to SOGI Human Rights Statement, read by Syria, 18 Dec 2008, ILGA ASIA,

به نشانی:

http://ilga.org/ilga/en/artide/mkjJMT21ax; Response read by Syria to Statement on Human Rights and the so-called notions of "Sexual Orientation" and "Gender Identity," UN General Assembly, December 18, 2008,

به شکل صوتی و تصویری به نشانی:

http://www.un.org/webcast/ga2008.html

۴۹. ىنگرىد بە:

Lawrence v. Texas, Scalia, J., dissenting,

به نشانی:

http://www.law.cornell.edu/supct/html/02-102.ZD.html.

50. General Assembly, GA/SHC/3997 Sixty-Fifth General Assembly, Third Committee, 46th Meeting (AM) "General Assembly Will Hold 'World Conference on Indigenous Peoples' in 2014, Under Terms of Resolution Recommended by Third Committee,"

به نشانی:

💠 ۳۹۶

http://www.un.org/News/Press/docs/2010/gashc3997.doc.htm. -

51. "United Nations Human Rights Council Establishes Mandate on Côte d'Ivoire, Adopts Protocol to Child Rights Treaty, Requests Study on Discrimination and Sexual Orientation," Human Rights Council, June 17, 2011,

به نشانی:

http://www.ohchr.org/en/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?NewsiD=11167&LangiD=E.

# فصل نهم

۱. بنگرید به تحلیل انتقادی عالی زیر:

Abdullah Saeed and Hassan Saeed, *Freedom of Religion, Apostasy, and Islam* (Burlington, VT: Ashgate, 2002).

۲. مثلا بنگرید به:

- Mohamed Taibi, "Religious Liberty: A Muslim Perspective," in *Religious Liberty and Human Rights in Nations and Religions*, ed. Leonard Swidler (Philadelphia: Ecumenical Press, 1986), 175-188.
- 3. Saeed and Saeed, Freedom of Religion, 69-73.
- 4. Taibi, "Religious Liberty," 205.

۵. بنگرید به:

Saeed and Saeed, Freedom of Religion, 61-68.

- 6. Subhi Mahmassani, *Arkan huquq al-insan* (Beirut: Dar al-'ilm li'l-malayin, 1979), 123-124.
- 7. Sami Aldeeb Abu Sahlieh, "Les Droits de l'homme et l'Islam," *Revue general de droit international public* 89 (1985): 637.

Navid Kermani, "Die Affäre Abu Zayd: Eine Kritik am religiösen Diskurs und ihre Folgen," *Orient* 35 (1994): 25-49; "Shari'a or Civil Code? Egypt's Parallel Legal Systems: An Interview with Ahmad Sayf al-Islam," *Middle East Report* (November-December 1995): 25-27; Nasr Abu Zaid, "The Case of Abu Zaid: Academic Freedom in Egypt," *Index on Censorship* 4 (1996): 30-39;

یادداشتها یادداشتها

and Kilian Balz, "Submitting Faith to Judicial Scrutiny Through the Family Trial: The Abu Zayd Case," *Die Welt des Islams* 37 (1997): 135-155.

- 9. Bjazet [pseud.], "La tradition? ... Quelle tradition?" *Monde arabe: Maghreb Machrek* (January-March 1996): 23-31; and Kermani, "Die Affäre Abu Zayd," 29.
- 10. Kermani, "Die Mfare Abu Zayd," 29.

۱۱. همان، ۳۵.

۱۲. همان، ۳۳–۳۴.

۱۳. همان.

- 14. Balz, "Submitting Faith to Judicial Scrutiny," 149.
- 15. Kermani, "Die Affäre Abu Zayd," 48.

۱۶. بنگرید به بیانیهای صادر شده در کنفرانس بین المللی اسلامی با عنوان:

 $\hbox{``True Islam and Its Role in Modern Society;''} Amman, Jordan, July 6, 2005,\\$ 

به نشانی:

 $http://www.kingabdullah.jo/news/details.php?kn\_serial=3409\&menu\_id=26\&lang\_hmka1=1.$ 

۱۷. در متن اصلی نویسنده از ترجمه فرانسوی متن عربی به انگلیسی ترجمه کرده است که اصل آن در منبع زیر آمده:

Sami Aldeeb Abu Sahlieh, "Liberté religieuse et apostasie dans l'Islam," Praxis juridique et religion 23 (1986): 53.

- 18. Aldeeb Abu Sahlieh, "Liberté religieuse," 61-66.
- 19. Sultanhussein Tabandeh, A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights, trans. F. J. Goulding (Guildford, England: F. J. Goulding, 1970), 70.

۲۰. همان، ۷۱.

۲۱. همان.

۲۲. همان،

۲۳. همان، ۷۱–۷۲. می توان دفاعیه های مشابهی را پیدا کرد به قلم نویسنده ای مصری در دفاع از اجرای مجازات مرگ برای ارتداد. این ها در منبع زیر بررسی شده اند:

Aldeeb Abu Sahlieh, "Les Droits de l'homme et l'Islam," 643-644. 24. Tabandeh, *A Muslim Commentary*, 72.

🍫 ۳۹۸

۲۵. همان، ۵۹.

۲۶. همان.

۲۷. باید به خاطر آورد که مخاطبان تابنده افرادی بودند که در کنفرانسی بین المللی درباره حقوق بشر در ایران شرکت می کردند.

28. J. Roland Pennock, "Rights, Natural Rights, and Human Rights: A General View," in *Human Rights: NOMOS XXIIL* eds. J. Roland Pennock and John W Chapman (New York: New York University Press, 1981), 14.

79. معنای عبارت «تخذیل للامهٔ» مبهم است. فعل مرتبطی از همان ریشه در قرآن آمده است (۳:۱۶۰) به معنای «رها کردن.» می توان پیش بینی کرد که گفتار ممنوعی که در اینجا هدف قرار گرفته است متضمن افکاری است که برای جامعه اسلامی مضر تلقی می شوند، اما این که دقیقا چه چیزی مصداق تخذیل است محل بحث است.

۳۰. وقتی کمیسیون بین المللی حقوق دانان (ICJ) آزادی دین را هنگام اعتراض به اعدام «محمود محمد طه» اعطا کرد، به تمهید اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی استشهاد جست، که بعدا در این فصل بررسی می شود:

The ICJ, Human Rights Internet Reporter 10 (January-April 1985).

ظاهرا این کمیسیون به اشتباه نتیجه گیری کرده است که اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی اعدام به خاطر ارتداد را ممنوع کرده است.

- 31. The Meaning of the Glorious Koran, trans. Marmaduke Pickthall (Albany: State University of New York Press, 1976).
- 32. Firuz Kazemzadeh, "The Baha'is in Iran: Twenty Years of Repression," Special Issue, Iran Since the Revolution, Social Research 67 (Summer 2000): 535-558.
- 33. Douglas Martin, "The Persecution of the Baha'is offran, 1844-1984," Baha'i Studies 12-13 (1984): 49, 54-56, 58, 65; and Human Rights Watch/Middle East, Iran: Religious and Ethnic Minorities. Discrimination in Law and Practice 9, no. 7 (September 1997): 10-15.
- 34. Martin, "The Persecution of the Baha'is," 54.
- 35. Roger Cooper, The Baha'is of Iran, Minority Rights Group Report 51 (London: Minority Rights Group, 1982), 13-14; Economic

یادداشتها ۳۹۹ 💠

and Social Council, Report on the Human Rights Situation in the Islamic Republic of Iran, E/CN.411987/20 (January 28, 1987): 20.

36. Human Rights Watch/Middle East, Iran, 10.

در نسخه انگلیسی نویسنده از ترجمه انگلیسی از این منبع استفاده کرده است: "Constitution of the Islamic Republic of Iran of 24 October 1979 as Amended to 28 July 1989," in Constitutions of the Countries of the World, ed. Albert Blaustein and Gisbert Flanz (Dobbs Ferry, NY: Oceana, 1992).

۳۸. مجموعهای از نوشتههای او با اطلاعات پیشینهای ارزشمندی در منبع زیر فراهم آمده است:

Ziba Mir-Hosseini and Richard Tapper, *Islam and Democracy in Iran:* Eshkevari and the Quest for Reform (London: I. B. Tauris, 2006).

۳۹. بنگرید به همان، ۱۷۳–۱۷۴؛ و

Human Rights Watch, "Iran: Prosecution of Independent Cleric Condemned," October 11, 2000,

به نشانی:

http://hrw.org/english/docs/2000/10/11/iran683\_txt.htm.

40. Saeed Kamali Dehghan, "Ahmadinejad Allies Charged with Sorcery," *The Guardian*, May 5, 2011,

به نشانی:

http://www.guardian.co.uk/world/20111 may/05/ahmadinejad-allies-charged-with-sorcery.

۴۱. عقاید او در کتابی که عبداللهی النعیم ترجمه کرده است آمده است:

- Abdullahi Ahmed An-Na'im, *The Second Message of Islam by Ustadh Mahmoud Mohamed Taha* (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1987).
- 42. Aldeeb Abu Sahlieh, "Liberté religieuse," 51.
- 43. Abdullahi An-Na'im, "The Islamic Law of Apostasy and Its Modern Applicability: A Case from the Sudan," *Religion* 16 (1986): 207.

۴۴. همان، ۲۰۹. مسلم لیگ جهانی سازمان مادر شورای اسلامی است که حامی و ناشر اعلامیه جهانی حقوق بشر اسلامی است. بنا به روایتی، مسلم لیگ جهانی بعدا به نمیری به خاطر اعدام طه تبریک گفت. به ۴۰۰ اسلام و حقوق بشر

Aldeeb Abu Sahlieh, "Les Droits de l'homme et l'Islam," 707.

۴۵. همان.

- 46. Report of the Court of Inquiry Constituted Under Punjab Act II of 1954 to Enquire into the Punjab Disturbances of 1953 (Lahore: Superintendent, Government Printing, Punjab, 1954), 218.
- 47. Saeed and Saeed, Freedom of Religion, 35-50.
- 48. "Factbox: Pakistan's Blasphemy Law Strikes Fear in Minorities," *Reuters*, January 5, 2011,

به نشانی:

- http://www.reuters.com/article/2011/01/05/us-pakistan-blasphemy-idUSTRE704IDQ20110105.
- 49. Salman Taseer, "Thousands Mourn Pakistan Governor," *BBC News South Asia*, January 5, 2011,

به نشانی:

http://www.bbc.co.uk/news/world-south-asia-12116764.

50. Jane Perlez, "Extremists Are Suspected in Killing of Pakistani Minister," *The New York Times*, March 2, 2011,

به نشانی:

 $http://www.nytimes.com/2011/03/03/world/asia/03pakistan. \\ html?pagewanted=all.$ 

۵۱. مثلا بنگرید به:

Human Rights Watch, "Denied Dignity. Systematic Discrimination and Hostility Toward Saudi Shia Citizens," September 3, 2009,

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/node/85347/section/2;

و:

Human Rights Watch, "The Ismailis of Najran," September 22, 2008,

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/node/75197/section/2.

52. Human Rights Watch, "Saudi Arabia: Witchcraft and Sorcery Cases on the Rise," November 24, 2009,

به نشانی:

http://www.hrw.org/en/news/2009/11/24/saudi-arabia-witchcraft-and-

sorcery-cases-rise; "Saudi Arabia Beheads Woman for 'Sorcery'," *Al-Jazeera*, December 13, 2011,

به نشانی:

http://www.aljazeera.com/news/middleeast/ 2011/12/2011121302059182183 html

۵۳. ىنگرىد بە:

- Abdul Waheed Wafa and Carlotta Gall, "Afghan Court Gives Editor 2-Year Term for Blasphemy," *The New York Times*, October 24, 2005, A3; GriffWitte, "Post Taliban Free Speech Blocked by Courts," *Washington Post*, December 11, 2005, A24.
- 54. Carlotta Gall, "Afghans Pick Rival of Karzai as a Chairman in Parliament," *The New York Times*, December 22, 2005, A19.

۵۵. بنگرید به:

US Commission on International Religious Freedom, "The Religion-State Relationship and the Right to Freedom of Religion or Belief: A Comparative Textual Analysis of the Constitutions of Predominantly Muslim Countries,"

به نشانی:

http://www.uscirf.gov/countries/global/comparative\_constitutions/03082005I03082005\_study.html.

۵۶. بنگرید به:

The Annual Report of the United States Commission on International Religious Freedom, May 2011, 10-13, available at http://www.uscirf.gov/images/book%20with%20cover%20for%20web.pdf.

۵۷. برای نقدی بر این برنامه، بنگرید به:

- Peter G. Danchin, "US Unilateralism and the International Protection of Religious Freedom: The Multilateral Alternative," *Columbia Journal of Transnational Law* 41 (2002): 33-135.
- 58. Ann Elizabeth Mayer, "Clashing Human Rights Priorities: How the United States and Muslim Countries Selectively Use Provisions of International Human Rights Law," *Satya Nilayam: Chennai Journal of Intercultural Philosophy* 9 (2006),

به نشانی:

🏞 ۴۰۲ اسلام و حقوق بشر

http://them.polylog.org/6/ama-en.htm.

۵۹. ىنگرىد بە:

"Muslim Cartoon Fury Claims Lives," BBC NEWS, February 6, 2006,

به نشانی:

http://news.bbc.co.uk/2/hi/4684652.stm.

۶۰. بنگرید به:

Guy E. Carmi, "Dignity Versus Liberty: The Two Western Cultures of Free Speech," *Boston University International Law Journal* 26 (2008), 277-374.

۶۱. برای پیشینه بحث درباره ماجرای رشدی، بنگرید به:

Lisa Appignanesi and Sara Maitland, eds. *The Rushdie File* (London: Fourth Estate, 1989); Aamir Mufti, "Reading the Rushdie Affair: An Essay on Islam and Politics," Social Text 29 (1991): 95-116; Malise Ruthven, *A Satanic Affair: Salman Rushdie and the Rage of Islam* (London: Chatto & Windus, 1990); Brian Finney, "Demonizing Discourse in Salman Rushdie's The Satanic Verses,"

به نشانی:

http://www.csulb.edu/~bhfinney/SalmanRushdie.html.

62. Sheila Rule, "Khomeini Urges Muslims to Kill Author of Novel," *The New York Times,* February 15, 1989,

به نشانی:

http://www.nytimes.com/books/99/04/18/specials/rushdie-khomeini.html.

۶۳. واکنشها و نظرهای مختلف نوعی که عمدتا از سوی مسلمانان است در منبع زیر یافت می شود:

Index on Censorship (May 1989): 7-18.

برای سایر پاسخها، بنگرید به:

Appignanesi and Maitland, The Rushdie File.

۶۴. مثلا بنگريد به كتاب:

For Rushdie: Essays by Arab and Muslim Writers in Defense of Free Speech (New York: Braziller, 1994).

این کتاب شامل مقالاتی از بسیاری از روشنفکران فرهنگی جهان اسلام است.

65. "Islamic Conference Calls Only for Ban on 'Satanic Verses'," *Los Angeles Times*, March 17, 1989,

به نشانی:

http://articles.latimes.com/1989-03-17/news/mn-1643\_1\_islamic-conference

۶۶. بنگرید به:

- Ann Elizabeth Mayer, "Islamic Rights or Human Rights: An Iranian Dilemma," *Iranian Studies* 29 (Summer-Fall 1996): 290-292.
- 67. "Iranian Political Factions in Row over Rushdie Affair," *Agence France Presse*, April 21, 1997,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

68. "Palestinian Affairs: Iranian Envoy Calls UN Draft Resolution on Human Rights Baseless, Irrelevant," *BBC Summary of World Broadcasts*, December 15, 1995,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

69. "UN Condemns Iran on Human Rights," *Agence France Presse*, March 8, 1995,

در:

LEXIS/Nexis Library, ALLWLD File.

۷۰. درباره این قطع نامهها، به طور کلی، بنگرید به:

Allison G. Belnap, "Defamation of Religions: A Vague and Overbroad Theory That Threatens Basic Human Rights," *Brigham Young University Law Review* (2010): 635-685.

این قطعنامهها را می توان روی وبسایت شورای حقوق بشر سازمان ملل و مجمع عمومی سازمان ملل پیدا کرد.

71. Ten-year Programme of Action to Meet the Challenges Facing the Muslim Ummah in the 21st Century. Third Extraordinary Session of the Islamic Summit Conference, December 8, 2005,

به نشانی:

http://www.oic-oci.org/ex-summit/english/10-years-plan.htm.

72. Resolution No. 34/34-POL on Combating Islamophobia and Elimi-

森 ۴.۴ اسلام و حقوق بشر

nating Hatred and Prejudice Against Islam, The 34th Session of the Islamic Conference of Foreign Ministers, May 15-17, 2007,

به نشانی:

http://www.oic-oci.org/34icfm/english/resolution/341CFM-POL-07-RES-FINAL-ENG.pdf.

٧٣. همان.

74. NGOs: ARTICLE 19 and The Cairo Institute for Human Rights Studies (CIHRS), "Joint Written Statement Submitted by AR-TICLE 19, a Non-Governmental Organisation on the Roster, and the Cairo Institute for Human Rights Studies (CIHRS), a Non-Governmental Organisation in Special Consultative Status," September 11, 2008,

به نشانی:

http://www.article19.org/pdfs/press/un-resolutions-on-combating-def-amation-of-religions.pdf.

۷۵. همان.

۷۶. همان، بند ۱۸.

77. "Women Living Under Muslim Laws Demands the UN Resolution on Combating Defamation of Religions Be Revoked," April7, 2009,

به نشانی:

http://www.wluml.org/ar/node/5181.

۷۸. مثلا بنگرید به:

Human Rights First, "Violence Against Muslims," March 2011,

به نشانی:

http://www.humanrightsfirst.org/wp-content/uploads/pdf/3-2010-mus-lim-factsheet-update.pdf.

۷۹. همان.

80. ARTICLE 19 and CIHRS, par.10.

۸۱. همان، بند ۱۱.

82. Reporters Without Borders, "UN Human Rights Council Turns Special Rapporteur on Free Expression into Prosecutor," March 31, 2008,

به نشانی:

http://www.rsf.org/UN-Human-Rights-Council-turns.html.

83. Speech of H. E. Ambassador Saad Eddine Taib, adviser to the Secretary-General, on the OIC Inter-Institutional Forum on Universal Shared Values: Challenges & New Paradigms to Commemorate the 60th Anniversary of the Universal Declaration of Human Rights, Geneva, December 19, 2008,

به نشانی:

http://docs.google.com/gview?a=v&q=cache:PesVd\_Q3SUQJ:www.oic-un.org/forum/Saadeddin\_TAIB.pdf+cultural+diversity+saad+eddin+taib&hl=en&gl=us.

۸۴. همان.

85. Jytte Klausen, *The Cartoons That Shook the World* (New Haven: Yale University Press, 2009), 15.

۸۶ همان، ۸۶–۸۹

۸۷ همان، ۸۹

۸۸ همان.

۸۹ همان، ۹۱.

۹۰. همان، ۳۴.

91. Jason Keyser, "Egypt's Media Stoked Soccer Fan Anger with Algeria," *Associated Press*, November 22, 2009,

به نشانی:

http://www.breitbart.com/article.php?id=D9C400JO1&show\_article=1. 92. Klausen, 39.

۹۲. همان، ۳۶.

94. Statement of Secretary-General at The First International Conference Organized by OIC, "Challenging Stereotypes in Europe and the Islamic World," February 5, 2006,

به نشانی:

http://www.oic-oci.org/topic\_detail.asp?t\_id=2318&x\_key=van gogh.

95. P. K. Abdul Ghafour and Abdul Hannan Faisal Tago, OIC, "Arab League Seek UN Resolution on Cartoons," *Arab News*, January 30, 2006,

🚓 ۴۰۶ اسلام و حقوق بشر

به نشانی:

 $http://www.arabnews.com/?page=1\&section=O\&article=77052\&d=30\\ \&m=1\&y=2006.$ 

96. "OIC Denounces Cartoons Violence," *BBC News*, February 21, 2006

به نشانی:

http://news.bbc.co.uk/2/hilsouth asia/4736854.stm.

۹۷. همان.

98. "The Interview of the Secretary-General with the Danish Daily Jyllands Posten," October 28, 2008,

ىه نشانى:

http://www.oic-oci.org/english/article/Jyllands%20Posten%20Interview.pdf

99. Marie Louise Sjølie, "The Danish Cartoonist Who Survived an Axe Attack," *The Guardian*, January 4, 2010,

ىە نشانى:

http://www.guardian.co.uk/world/2010/jan/04/danish-cartoonist-axe-attack.

100. "The OIC General Secretariat Condemns the Reported Attempt on the Life of Danish Cartoonist," January 3, 2010,

ىه نشانى:

http://www.oic-oci.org/topic\_detail.asp?t\_id=3171.

101. U.N. Human Rights Council, "Combating Intolerance, Negative Stereotyping and Stigmatization of, and Discrimination, Incitement to Violence, and Violence Against Persons Based on Religion or Belief: Resolution Adopted by the Human Rights Council," April 12, 2011,

به نشانی:

NHRC/RES/16/18, http://www.unhcr.org/refworld/docid/4db960f92. html.

۱۰۲. بنگرید به:

Shari'ah Staff, "Al-Azhar Document for Basic Freedoms," *onislam*, 455396, January 15, 2012,

به نشانی:

http://www.onislam.net/english/shariah/contemporary-issues/islamic-themes/455396-al-azhar-basic-freedoms-document.html.

